
 
 
 
 
 

Fray Vicente Rubio, O.P. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DE REGRESO A CASA 
 

CONMEMORACIÓN DE LOS 50 AÑOS DEL RESTABLECIMIENTO DE LA 
ORDEN DE PREDICADORES EN SANTO DOMINGO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Santo Domingo, 2004 
 
 
 
 

CONTENIDO 



 2 

 
 

Presentación 
 
 
 

PRIMERA PARTE:  
RESTABLECIMIENTO DEL CONVENTO DE SANTO DOMINGO EN 1954 

 
De regreso a casa... hace 50 años 

Anexo: El Réquiem de Fauré. Más sobre el Réquiem de Fauré 
 
 
 

SEGUNDA PARTE: 
PRIMEROS HIJOS DE SANTO DOMINGO EN AMÉRICA 

 
La orden de Santo Domingo: su historia 

 
Fecha de llegada de los primeros frailes de la Orden de Predicadores al Nuevo 

Mundo 
 

Fray Antonio Montesino tomó mucho interés en construir el templo conventual 
dominico 

 
Aparecen sellos antiguos de provincia y convento de Orden de Predicadores 

 
Ménsulas de iglesia del Convento Dominico forman un repertorio de notable 

variedad 
 

En Capilla del Rosario de iglesia dominica se halla la más extraña bóveda del país 
 

Varias casas vecinas al Convento Dominico se construyeron en primera mitad del 
s.XVI 

 
 
 

TERCERA PARTE 
 

INTERVENCIONES RECIENTES EN LA IGLESIA Y EL CONVENTO DE SANTO DOMINGO 
Por César Iván Feris Iglesias, Arquitecto conservador. 

 



 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Primera parte: 
RESTABLECIMIENTO DEL CONVENTO DE SANTO DOMINGO EN 1954 

 
 



 4 

De regreso a casa... hace cincuenta años 
 
La República Dominicana es la mediana de las islas principales que forman el 
archipiélago antillano. Ocupa dos tercios de la antigua isla Española. Tiene una 
extensión de 48,440 kilómetros cuadrados. Cuenta aproximadamente con ocho 
millones de habitantes. Su Capital es Santo Domingo, privilegiado escenario que 
vio los comienzos de la gesta evangelizadora y colonizadora de España en 
América. La segunda ciudad en importancia es Santiago de los Caballeros. Sus 
tierras feraces producen caña de azúcar, café y tabaco, aparte de sabrosos frutos 
tropicales. Ricas maderas brindan sus bosques, en tanto que en sus siempre 
verdes praderas `pastan abundantes ganados. Se habla el castellano con 
modismos peculiares, pero manteniendo a la vez vocablos densamente clásicos. 
La inmensa mayoría del pueblo profesa la fe católica. El extremo occidental de la 
isla, en cambio, está ocupado por la nación hermana de Haití, diferente en idioma, 
costumbres y, en escala notable, por su misma raza. 
 
En diciembre de 1948 pasó un par de días en la República Dominicana el 
Reverendísimo Maestro General de la Orden de Predicadores, fray Manuel 
Suárez. En esa ocasión se entrevistó con el presidente Trujillo, quien solicitó al 
dicho Maestro General que hiciera todo lo que estuviera a su alcance para 
restablecer la Orden en esta República. También se entrevistó con el licenciado 
Julio Ortega Frier1, a la sazón, rector de la Universidad de Santo Domingo, quien 
además entabló amistad con el maestro Suárez. Con aquella visita quería poner 
broche de oro a su recorrido por toda la América Latina. Los dominicos faltaban 
desde el año 1822, fecha en que la antigua parte española de la isla fue ocupada 
y dominada por los haitianos. Los dominicanos se emanciparon de esta 
dominación en 1844. 
 
Según los dirigentes políticos de la República Dominicana existían fuertes vínculos 
entre la Orden de Predicadores y el pueblo dominicano. La antigua “Española” o 
“Hispaniola” fue nombrada comúnmente Santo Domingo; la misma capital de la 
nación ostentó por cuatro siglos este mismo nombre; ambas tenían a Santo 
Domingo de Guzmán, fundador de los dominicos, por patrono. Más aún, el vetusto 
convento de los Predicadores, que todavía se erguía en la urbe capitaleña, fue el 
primero que la Orden estableció en el Nuevo Mundo (1510); y, sobre todo, gracias 
a los dominicos también allí se fundó la primera Universidad que vieron las tierras 
americanas (1538). 
 
Naturalmente, estas y otras razones no podían menos de entusiasmar al 
Reverendísimo Maestro Suárez. 
 

                                                
1 Ortega Frier, sin embargo, no pudo ver el regreso de la Orden, ya que murió el 12 de mayo de 1953. Poco 
después de nuestra llegada a Santo Domingo, los tres frailes residentes en el restablecido Convento de Santo 
Domingo visitamos a la viuda de Ortega Frier en su residencia para saludarle y expresarle nuestro más sentido 
pésame. 



 5 

Pasaron seis años de correspondencia epistolar por una y otra parte. El Rvmo. 
Suárez quería precisar hasta el máximo el trabajo que los dominicos habrían de 
desarrollar en el tropical país antillano. Al parecer, se iba concertando por ambas 
partes los nuevos miembros de la Orden de Predicadores que allá habían de ser 
enviados, regentarían una parroquia y, además, tendrían a su cargo dos cátedras 
en la Universidad de Santo Domingo.  
 
Las cosas llevaban buen camino. Pero todo pareció desbaratare con la trágica 
muerte, en accidente automovilístico, del Rvmo. Suárez y su socio, fr. Aureliano 
Pardo, cerca del Perpignan (Francia) cuando ambos se dirigían precisamente al 
Capítulo Provincial de la Provincia de España que habría de tener lugar en el 
convento de Las Caldas de Besaya a principios de julio de 1954. Era propósito del 
difunto Maestro General que, una vez terminado aquél Capítulo, él mismo iría 
personalmente con tres frailes de la citada Provincia, por él también escogidos, a 
la República de Santo Domingo, a fin de iniciar allí un nuevo tema de la historia de 
los Predicadores. 
 
El luctuoso suceso dio, pues, al traste con todo y obligó a retrasar un mes el 
Capítulo Provincial. Mientras tanto, el nuevo Provincial de España, fr. Aniceto 
Fernández, queriendo dar cumplimiento a las promesas hechas por el fallecido 
Maestro General a las autoridades Dominicanas señaló tres Padres para que 
fuesen a establecer la fundación dominica: Fr. Armando Tamargo, fr. Acacio 
Fernández y fr. Vicente Rubio. 
 
El primero, además de ser lector, doctor en Filosofía y Letras por la Universidad 
Central de Madrid, era también aplaudido orador sagrado y había sido ya prior del 
convento de Santo Domingo de La Coruña. El segundo ejerció previamente como 
catedrático en un Estudio General de la Provincia de Inglaterra y más tarde en otro 
de Suiza. El tercero, residía en el convento de San Pablo, de Valladolid, dedicado 
al ministerio de la predicación. Por último, a estos tres dominicos que aquí se 
establecieron les acompañó durante una corta temporada el P. Vicente Beltrán de 
Heredia, historiador de fama internacional y profesor en la Facultad Teológica de 
nuestro convento de San Estaban de Salamanca. 
 
Tres objetivos llevaba el P. Beltrán; a saber: erigir en nombre de la Sede 
Apostólica y de la Orden la nueva casa de dominicos; dejar nombrado como 
primer superior de ella al P. Armando Tamargo; y dar en su momento oportuno 
una conferencia sólidamente documentada –según su costumbre-, demostrando 
que la bula fundacional de la Universidad de Santo Domingo, otorgada por el papa 
Paulo III el 28 de octubre de 1538 no era, como algunos historiadores habían 
sostenido, en alas de exagerada postura crítica, una “bula mítica”, sino una bula 
real, que gozaba de todas las garantías legales al efecto. Cumplidos los tres fines, 
Beltrán de Heredia regresaría a España. 
 



 6 

Los cuatro religiosos habían salido, pues, de Madrid en un cuatrimotor de la línea 
aérea Iberia.2 Era la tarde del 28 de agosto de 1954. Hicieron breves escalas en 
Canarias3, La Sal (Cabo Verde) y en San Juan de Puerto Rico. Al día siguiente, 
domingo 29 de agosto, casi al mediodía, en un bimotor de la compañía Caribair, 
que habían tomado en Puerto Rico, aterrizaban nuestros frailes en el viejo 
aeropuerto General Andrews de la entonces ciudad Trujillo, hoy Santo Domingo, 
capital de la República Dominicana. 
 
Allí les esperaban los sacerdotes diocesanos Remberto Cruz y Zenón Castillo de 
Aza, ambos nativos de la República Dominicana. 
 
De inmediato los condujeron al Colegio Santo Domingo, acreditado y moderno 
centro de enseñanza, dirigido por las Sisters Dominicas de la Congregación de 
Michigan (Estados Unidos de América). Sister Mary Phillip, superiora a la sazón, al 
igual que el resto de su comunidad, brindaron la mejor acogida a sus nuevos 
hermanos de hábito. Con una generosidad sin límites, digna de perenne gratitud, 
nos hospedaron casi medio mes. 
 
En la misma tarde visitaron al anciano arzobispo de Santo Domingo, Mons. 
Ricardo Pittini. Pertenecía a la congregación salesiana. Como digno hijo de Don 
Bosco, tenía tras de sí un interesante historial. Era alto y tan escuálido que 
semejaba un esqueleto viviente. Hacía algún tiempo que carecía del don de la 
vista. Sus experiencias pastorales fueron plasmadas por él, para llenar en parte 
las tediosas horas de su ceguera, en su ameno libro Memorias de un arzobispo 
salesiano ciego.4 Hombre agudo, hábil, inteligente, de conceptos precisos y con 
una gran fluidez de palabra, tras los saludos de rigor, el prelado expuso a los 
recién llegados que la mitra dominicopolitana les donaría la iglesia y convento de 
Santo Domingo en usufructo perpetuo. Dijo que ellos se echarían una fuerte carga 
a las espaldas con sólo dedicarse al culto (en efecto, la iglesia del convento era 
entonces la de mayor culto de toda la capital) y atender a las asociaciones 
asentadas en ella, a las organizaciones de Acción Católica (hombres, jóvenes y 
universitarios) y a la predicación. El arzobispo daba esperanzas de que más 
adelante los frailes Predicadores podrían lanzarse a otros ministerios. 
 
Usando el mayor tacto posible el P. Tamargo le preguntó entonces qué había de 
unas cátedras en la Universidad de Santo Domingo prometidas a los dominicos. 
Dicho ofrecimiento había sido fruto de las conversaciones y cartas previas del 
Rvdmo. Suárez y el P. Beltrán de Heredia con el Lic. Julio Ortega Frier, ya 
fenecido. El Arzobispo respondió que no tenía la menor noticia de tal cosa. Pero 
que nos dirigiésemos por una recomendación suya, que nos proporcionó, al Dr. 
Pedro Troncoso Sánchez y al Rev. P. Luis Posadas, S.J., rector y vicerrector 
                                                
2 En este viaje les acompañó también el niño José Luis Sáez, el cual nos fue encargado a nosotros los 
dominicos para entregarlo a sus familiares en tierra dominicana. Hoy en día Sáez es un destacado historiador 
y sacerdote jesuita residente en esta ciudad de Santo Domingo. 
3 En el archipiélago Canario hicieron una breve escala sin desmontarse del avión. En cambio, pudieron 
bajarse del aparato en Cabo Verde (donde cenaron) y en el aeropuerto de San Juan. 
4 Editorial  



 7 

respectivamente de la Universidad Primada de América. Así concluyó aquella 
primera entrevista con el supremo jerarca de la arquidiócesis de Santo Domingo. 
 
Quisieron ver enseguida el antiguo convento, fundado en 1510 por fr. Pedro de 
Córdoba, fr. Antonio Montesino, fr. Bernardo de Santo Domingo y fr. Domingo.5 
Convento mal llamado en 1954 por algunos “del Rosario”, como con evidente 
contradicción otros le denominan hasta hoy “ex-Convento”. 
 
Su templo, grandioso, recio, severo, correspondía al gótico de la época final de los 
Reyes Católicos. Se conservaba bastante bien, aunque recargado de altares e 
imágenes de moderna factura y de escaso valor. El encalado de los muros era feo. 
Peor decoración lucía desde 1936 –según les detallaron— el amplio presbiterio. 
En cambio, la capilla del Rosario resultaba un espléndido monumento del 
plateresco tardío, con ornamentación un tanto exótica. El claustro, salvo una de 
sus alas, la cual presentaba claras muestras de haber sido rehecha recientemente 
en cemento armado, parecía más el patio de cualquier desvencijada casa de 
vecindad que el de un convento. Tres de sus tramos, con sus soportes, 
balaustradas y piso alto, de madera carcomida, causaban penosa impresión. 
 
El jesuita que en aquel instante habitaba tan ruinoso conjunto con un sacrificio y 
celo admirables, el P. Diego Mateo de Celis, recibió a los dominicos con una gran 
simpatía y les agasajó lo mejor que pudo. Allí fue imponiéndoles un poco sobre lo 
fundamental del nuevo campo de labor apostólica que se ofrecía a los noveles 
Predicadores. 
 
Llenos de ilusión decidieron entonces que al día siguiente, 30 de agosto, por ser 
festividad de Santa Rosa de Lima, patrona de América Latina, celebrarían una 
misa solemne en “el Convento”, que es como todo el mundo denomina en Santo 
Domingo, por antonomasia, al antiguo monasterio de los frailes de hábito blanco y 
negro. Las Sisters se encargarían de armonizarla y cantarla. Seguro estoy que 
aquella misa fue celebrada con una emoción entrañable. Por ello también el P. 
Tamargo fue investido entonces por el P. Beltrán de Heredia, en nombre del Padre 
Provincial, como superior de la nueva casa de la Orden en esta ciudad. 
 
El 3 de septiembre, aprovechando que era primer viernes de mes y acudían 
numerosos fieles a los cultos de prima noche, se acordó que hiciese la 
presentación oficial de una nueva institución religiosa que a partir de entonces se 
hacía cargo del Convento el P. Vicente Rubio en un sermón que dirigió al devoto 
auditorio. Ya la prensa nacional se había hecho eco de la llegada de los 
dominicos, con informaciones sabiamente suministradas por el P. Armando 
Tamargo. 
 
Tras una limpieza general de la parte más habitable –el ala sur del claustro--, así 
como el amueblarla con lo estrictamente indispensable, para lo cual nos dieron las 
Sisters escritorios, sillas, camas y armarios, como nos proporcionaron algunos 
                                                
5 Al respecto véase más adelante la segunda parte. 



 8 

víveres y otras cosas las Dominicas Misioneras del Santísimo Rosario –españolas-
, quienes regentaban el Hospital “Juan Pablo Pina”, de la vecina localidad de San 
Cristóbal y un Colegio en la ciudad de El Seybo, el día 8 de septiembre los cuatro 
dominicos entraron en la que sería su morada, previa erección canónica de la 
nueva casa religiosa e institución de su primer superior, fr. Armando Tamargo. 
 
Todos los comienzos son difíciles. Y, sin duda alguna, también lo fueron aquellos. 
Pero todo lo superaba el entusiasmo y el espíritu comunitario más acendrado. 
 
El 10 de septiembre, en la tarde, el P. Beltrán de Heredia pronunció su conferencia 
en el Aula Magna de la Universidad. Llevaba por título, La autenticidad de la bula 
“In apostolatus culmine”, base de la Universidad de Santo Domingo, puesta fuera 
de discusión.6 En el momento en que el conferenciante narró como había hallado 
en el Archivo Vaticano la súplica que precedió a la expedición de la bula así como 
el registro indicador donde tal documento había quedado copiado, en el inmenso 
repositorio pontificio, unos aplausos cerrados coronaron sus frases. El público y la 
prensa se volcaron en demostraciones laudatorias, justamente merecidas, al 
infatigable y concienzudo historiador. La Universidad publicaría poco después, 
como una de sus monografías más apreciadas, el texto de tan docta conferencia. 
Con este motivo el Gobierno dirigió una súplica al Rector y Claustro de la Primada 
Academia en el sentido de que honrasen al P. Beltrán concediéndole un doctorado 
“honoris causa”, como efectivamente se le concedió. Las autoridades docentes por 
su propia cuenta acordaron más todavía, a saber: que un retrato del ilustre 
dominico, pintado al óleo, figurase en lugar principal de la pinacoteca universitaria. 
 
Poco a poco fueron organizando nuestros frailes su vida común y su apostolado.7 
En compañía de ellos vivía un inteligente agustino español, el P. Maximino García, 
el cual, a la vez que impartía clases de religión en el Instituto de Señoritas Salomé 
Ureña, estaba haciendo la carrera de Filosofía y Letras en la Universidad. 
Ayudaba con gran entusiasmo a nuestros religiosos en los actos litúrgicos.  
 
Celebraron por vez primera la fiesta del Rosario de la Virgen María con el mayor 
esplendor. Concurridísimos resultaban los “rosarios de la aurora”. En las funciones 
de la tarde durante el novenario predicó el P. Tamargo con gran aceptación. El 
coro propio del Convento, formado por sesenta voces masculinas contribuyó al 
lustre de aquellos cultos, muy especialmente el día de Nuestra Señora del Rosario 
en que, tras laboriosos ensayos, interpretó de manera magistral, para deleite de 
algunos componentes de la Orquesta Sinfónica Nacional con su director al frente, 
el maestro Roberto Caggiano, la Misa IIª Pontifical del compositor L. Perossi. 
Dirigía aquel afamado coro el entonces estudiante, luego doctor en medicina, hoy 
presbítero y Deán de la catedral de Santo Domingo, el Dr. Rafael Bello Peguero. 
De aquel coro han salido ilustres cantantes, que no sólo son prez del folklore de la 

                                                
6 Editada por la Universidad en folleto aparte 
7 Más adelante la labor de enseñanza y la predicación que iniciamos en la ciudad capital se extendió a otros 
puntos del país, entre ellos Santiago y El Seibo. 



 9 

República Dominicana, sino que han sabido ganarse un sólido renombre en 
diversas naciones de América Latina. 
 
La proyección cristiana que con las galas del arte realizó este orfeón no es para 
ser descrita. Cada domingo armonizaban la misa de las 7 a.m., o los cultos de 
Navidad y Semana Santa, sino que sus conciertos polifónicos en diversas 
ocasiones con ambiciosos repertorios, entre los que figuró el famoso Réquiem de 
Gabriel Fauré8. Pero lo interesante es que el director de aquel coro inculcaba en 
sus integrantes una sólida formación espiritual. 
 
Con ocasión del Año Mariano, que para todo el mundo católico finalizaba el 
próximo 8 de diciembre de 1954, nuestros frailes colaboraron en la predicación de 
las misiones populares que tuvieron lugar en la capital del país. En centro de su 
apostolado estuvo en la parroquia de San Antonio. Pero como esta parroquia 
carecía de templo propio, habilitaron para ello el hoy denominado Parque Eugenio 
María de Hostos. 
 
Por esas fechas, a principios de diciembre, regresó a España el padre Beltrán de 
Heredia. Así se redujo a tres el número de frailes dominicos, pero no por mucho 
tiempo. El 5 de octubre de 1955 llegó al país el padre fray Valentín Camarero 
Garcés, burgalés, quien desde entonces comenzó a ganarse el corazón de todos 
los que le conocieron. Llegó el día de San Francisco de Asís, como para enfatizar 
los dones de naturalidad y sencillez que le adornaron. Se desempeñó como 
capellán y profesor del Colegio Santo Domingo, sirviendo a las monjas y las 
alumnas de ese mismo Colegio, alternándolo siempre con el trabajo pastoral al 
cual se dedicó con amor y entusiasmo.9 
 
Aparte del culto peculiar de nuestra casa, el primer trabajo que se ofreció los 
proporcionaron las Sisters al nombrar capellán de su Colegio al P. Acacio 
Fernández, dado que éste dominaba perfectamente el inglés. Le ayudaban en 
este ministerio los otros dos dominicos. Poco después la Universidad de Santo 
Domingo concedió al citado P. Acacio una cátedra de Psicología. Más tarde fue el 
Instituto de Cultura hispánica quien le abrió sus puertas para que en él 
desarrollase diversos temas en consonancia con los programas de dicha 
institución. El brillante religioso comenzó a animar, simultáneamente, a un grupo 
de jóvenes universitarios, de los cuales aún quedan en la urbe primada de 
América y en el resto del país profesionales que están dando un sólido testimonio 
cristiano. Además, solíamos ir por las escuelas para predicar sobre el significado 
de la vida en Cristo, y cómo toda nuestra vida y acciones debían estar 
enderezadas hacia Él. La buena siembra produce siempre su fruto con la ayuda 
de Dios. 
 

                                                
8Véanse a continuación de estas líneas los dos artículos que entonces escribí, cuya noticia debo a uno de los 
destacados solistas de aquel coro, Arístides Incháustegui. 
9 El padre Valentín, como le decíamos cariñosamente, falleció el 23 de mayo de 1998 después de una larga 
vida de servicio a los demás. 



 10 

Varias damas de las asociaciones piadosas radicadas en el Convento obsequiaron 
a la comunidad, en inolvidable gesto fraterno, una espléndida cena de 
Nochebuena, para que nuestros frailes fueran sintiéndose un poco más arraigados 
en la tierra tropical que tan cordialmente les había recibido. Ese grupo de damas 
con el tiempo se fue ampliando y continuó auxiliando las labores de los frailes.  
 
Las familias Bello Peguero y Báez López Penha nos dieron un apoyo invaluable. 
Recuerdo con gratitud el gesto cotidiano y amoroso de doña Elisa Peguero de 
Bello, quien nos dio de comer aquellos primeros meses y con quien conocimos 
sabrosos platos de la cocina dominicana. Por su parte, doña Sibila Báez López 
Penha nos preparaba ricas cenas de Navidad cada año. A ellas (que Dios las 
tenga en su gloria) nuestro agradecimiento. También en esos comienzos fue muy 
importante una familia asturiana establecida en el país que encabezaban los 
esposos don Hermenegildo Pérez y doña Aurora Fernández, también fallecidos, 
quienes fueron siempre solidarios con nosotros. 
 
Finalizaba el año 1954. La fundación dominica, iniciada con el signo doloroso de la 
muerte de su patrocinador, comenzaba a dar sus primeros pasos en afanes de 
afianzamiento. Para ello no se habían escatimado recursos de generosidad, 
prudencia y comprensión de la mentalidad y costumbres de las buenas gentes 
dominicanas con las cuales habíamos vuelto a convivir... Después de 122 años de 
ausencia, los hijos de Santo Domingo de Caleruega y de Pedro de Córdoba 
estábamos de regreso a casa. 
 
 



 11 

EL RÉQUIEM DE FAURÉ10 
 
Por fray Vicente Rubio O.P. 
 
Sólo una vez en mi vida he oído el “Réquiem” de Mozart, y dos veces el “Réquiem” 
de Berlioz. El de Mozart –escrito “con ansias de la muerte”-, es una obra tan 
densa, tan mayestática y compleja, que vino felizmente a resumir en coda 
magistral, la plenitud artística de la vida de su autor. Siempre me pareció muy apto 
para servir de fondo insuperable a un imponente drama religioso que tuviera como 
motivo el Juicio final de la Humanidad, dadas las proporciones inmensas de la 
texitura musical y de los grandiosos efectos que consiguen, sin decaimiento, las 
voces y la orquesta. En mi concepto, ese “Réquiem” de Mozart sólo admite 
parangón con la Misa solemne en re mayor, de Beethoven. 
 
El “Réquiem” de Berlioz es más teatralista. Como que su autor no omitió nada de 
lo que pudiera contribuir al “decorado” de la pieza, producto soberano de una 
concepción escatológica demasiado barroca. Se la oí interpretar al Orfeón 
Vergarés, acompañado por la Orquesta Sinfónica de Bilbao, en los ensayos 
generales que hacían en el Convento de Dominicos de aquella localidad vasca. La 
presentación la hicieron luego en el ambiente oscuro, místico, de la iglesia 
parroquial de San Pedro y tan limpia y exacta fue la interpretación, que toda la 
prensa española solicitó unánimemente que se repusiera aquella obra en Madrid. 
Así se hizo, alcanzando un triunfo tan rotundo, que los críticos más exigentes y 
detallistas –como Fernández Cid- quedaron satisfechísimos. 
 
El año pasado en nuestra augusta Catedral Primada de América –secular relicario 
de la fe, arca de tradiciones y leyendas, panteón de los colones, cátedra de Meriño 
y de Nouel- escuchaba por primera vez el “Réquiem” de Gabriel Fauré, 
interpretado por el maestro hispano Juan Urtiaga. Confieso sinceramente que tuve 
mis temores por el resultado, ya que el idealismo de los jóvenes para acometer 
empresas grandes les ciega con frecuencia hasta no dejarles ver la desproporción 
entre la intención y la ejecución. A medida que la audición fue avanzando me sentí 
seguro, pues la versión de la obra del maestro francés resultó adecuada, perfecta, 
en un buen “empaste” de órgano y coro. Y los solistas cumplieron su cometido con 
valentía y emoción. Todos pusieron el alma en la interpretación de ese “Réquiem”, 
y los oyentes salimos del templo primado con el regusto de haber saboreado una 
obra desconocida, pero de excelente factura y de religiosa grandeza. También 
esta vez, el Coro del Convento de los Dominicos de esta capital podía apuntarse 
un meritorio triunfo en los anales de su carrera artística. El sacrificio de su director, 
el joven Rafael Bello, quedaba premiado con creces. Y el maestro Urtiaga, 
acreditó, como siempre, un consumado dominio del regio instrumento eclesiástico. 
 
Este año, a petición de algunos amantes de la música buena, la Schola Cantórum 
del Convento vuelve a presentar el “Réquiem” de Fauré en el elegantísimo 
auditórium del Palacio Nacional de Bellas Artes. Y en el día más a propósito del 
                                                
10 Publicado en El Caribe, 1ro. de noviembre de 1956, p.7. 



 12 

año: 2 de noviembre, Conmemoración de los Fieles Difuntos. Después de haber 
visitado los sepulcros de nuestros familiares, con la nostalgia y el piadoso 
recuerdo de los que se fueron, en la noche el próximo 2 de noviembre, Fauré nos 
dictará con su artística vena musical una lección de fe y de esperanza y de oración 
sencilla, mientras nosotros la comentamos interiormente con aquellos elegíacos 
versos castellanos, que no tienen rival en el mundo de las letras. 
   “Recuerde el alma dormida, 
   avive el seso y despierte, 
   contemplando 
   como se pasa la vida 
   como se viene la muerte 
   tan callando”. 



 13 

MÁS SOBRE EL RÉQUIEM DE FAURÉ11 
 
Por fray Vicente Rubio O.P. 
 
El “Réquiem” de Fauré no alcanza la opulencia del de Mozart, ni tampoco la 
epopéyica descripción del de Berlioz. Pero tiene sobre estos la ventaja suprema 
de su religiosidad esencial. Severo, recogido, en franciscana sencillez, va 
desenvolviéndose con la unción santa de la simplicidad, que simples son las 
almas a las cuales, después de muerto el cuerpo, vale de sufragio, y simplicísimo 
es el Dios que las recoge en la misteriosa región de la eternidad. Nada hay en 
este “Réquiem” de estentóreo, de espectacular dramatismo, porque la devota 
resignación parece empaparlo todo en aristocrática sencillez de misticismo 
humilde. Bien pudiera servir para el austero y recortado servicio litúrgico de los 
muertos que todavía emplea la Iglesia católica en las Abadías monásticas o en los 
Conventos antiguos, donde los funerales y entierros consiguen aún el sentido 
elocuente –“lejos del mundanal ruido”- de su euritmia teológica. 
 
Con este “Réquiem”, Fauré se acredita como excelso compositor y como un 
polifonista consumado. Su sistema musical, en el que la expresividad le conduce a 
ciertas disonancias raras, muy bien logradas, tiene como base el acorde alterado, 
sin prodigalidad fatigosa, dentro de un sentido horizontal de la melodía escrito en 
sentido refinado, elegante, piadoso, que verdaderamente hace orar al alma al 
compás de la música. Al lado de la delicada o vigorosa intensidad en la técnica 
siempre de acuerdo con el texto, lo modulativo enriquece con encantadores 
relieves este “Réquiem”. Dentro de su aticismo, una armonía magistral –herencia 
de la escuela francesa de órgano del siglo XIX- pone un fondo de plenitud y 
mística elevación que subyuga. 
 
Comienza el Introito con una llamada de atención hecha por el órgano lleno, que 
se repite en el intermedio de las perícopas del texto, mientras las voces cantan la 
hermosa letra: “Dales, Señor, el descanso eterno y alumbre a sus almas la luz 
perpetua”. La repetición que luego hacen los tenores es de una emoción 
sobrecogedora, tema de grandiosidad formidable que se prolonga en la súplica de 
los Kyríes hasta apagarse en misteriosas lejanías. Todo este Introito da la 
sensación de un ingreso majestuoso en la morada del silencio y de la paz en que 
los muertos habitan cabe el dulce regazo del Señor. No se columbra nada 
estridente. Mesura, sosegada oración a través del fanal de las lágrimas, 
solemnidad del eterno reposo, donde los corazones descansan en Dios de las 
inquietudes que en vida los atormentaron y de las que supieron triunfar en gestos 
de fe y de victoria moral. Mientras suena ese Introito podemos glosarle con aquel 
epitafio que mandó poner el Maestro Unamuno sobre su tumba en el cementerio 
de la docta Salamanca: 
   “Méteme, Padre Eterno, en tu pecho 
   -misterioso hogar-, 
   que vengo muy cansado 
                                                
11 Publicado en El Caribe, 2 de noviembre de 1956, p.7. 



 14 

   del duro bregar”. 
 
El Ofertorio concebido a modo de dúo salmodiante, en que a veces se traba un 
breve y ceñido diálogo entre las voces célicas –libres de pesos terrenos- y las 
voces nuestras dominadas por el dolor vivo de los que han muerto, más que 
gritarlo a voces, lo expresa Fauré con un hondo y varonil sentido de intimidad, 
como si nos advirtiera que el dolor se profana al comunicarlo. Este Ofertorio 
recuerda en algunos rasgos aquellas Preces Gallicae que se cantaban en Saint 
Denis en los funerales de los Reyes Capetos, y que tuve el gusto de oírselas al 
Coro infantil de la Croix de Bois, en afinadísima y ajustada versión. 
 
Sin comentar el Sanctus –insistente al principio hasta acabar en unos Hosannas 
exentos de artificiosidad y llenos de penetración religiosa- ni al Pie Iesu, ni el 
Agnus Dei, me detengo un instante a indicar el responso Libera-Me. Aquí 
acomodó muy bien el compositor francés la música a la letra del texto, acentuando 
con un fraseo de corte clásico la terribilidad de la muerte eterna e insuyendo con 
una difícil y rápida bajada de séptima la fulminante destrucción escatológica de la 
tierra. Pero lo que a mí más me gusta del “Réquiem” de Fauré es su antífona final 
In Paradisum. 
 
¡Cuánta inspiración y esperanza debió poner al escribirla! Es un himno de beatífica 
quietud, de anhelo logrado, en las suavidades divinas. Cuando uno oye sus notas 
no parece sino que contempla el triunfo supremo –más allá del espacio y del 
tiempo- de un alma buena que libre ya de miserias y reatos, purificada totalmente, 
se adentra con seguridad en el inextinguible foco de los Tres donde perennemente 
viven la Luz, el Amor y la Vida. “Allí canta –nos dice Fauré- la caridad satisfecha, 
sin llanto ni dolores; aquí, en cambio, cantamos el infinito deseo del Paraíso, 
mientras nos atormenta el amor de Cristo (Paraíso en potencia) con fuerza 
inexplicable”. 
 
Esta noche, a las 8:30 en el Palacio de Bellas Artes, la Scholla Cantórum del 
Convento de Santo Domingo Volverá a brindar a los amantes de la música esa 
inspiradísima página del Maestro Gabriel Fauré que falleció en París, rodeado de 
un aura de respeto y veneración el 4 de noviembre de 1924; en un día del mes de 
difuntos en honor de los cuales dio su genio lo mejor de sí mismo. 



 15 

Notas de la primera parte: 
 



 16 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Segunda parte:  
PRIMEROS HIJOS DE SANTO DOMINGO EN AMÉRICA 



 17 

LA ORDEN DE SANTO DOMINGO. BREVE HISTORIA* 
 
 
Los dominicos, dentro de la Iglesia Católica, tienen un nombre oficial: Hermanos 
Predicadores. Su Orden fue fundada, hace ya siete siglos, por un español: Santo 
Domingo de Guzmán (1170-1221). La misión que éste les asignó fue la de servir al 
prójimo llevándole la Palabra de Dios a través de todo tipo de enseñanza: oral o 
escrita, predicación sagrada desde el púlpito y en los ambientes cotidianos, 
docencia universitaria, etc. De ahí que el estudio constituye para los dominicos un 
imperioso deber, a fín de ayudar a orientar mentes y voluntades a la luz de la fe 
hacia la creación de un mundo según el plan de Dios y de unas estructuras 
sociales más justas y más humanas. 
 
De sus filas han salido ya cuatro Papas, 87 cardenales y una multitud de obispos. 
 
Pero, además, ha dado admirables valores místicos: Santo Tomás de Aquino de la 
monumental Summa Teológica, patrón de las Facultades de Filosofía y Teología; 
San Alberto Magno, patrón de las Ciencias Naturales; San Reimundo de Peñafort, 
patrón de las Facultades de Derecho; y San Vicente Ferrer que es, en algunos 
sitios, patrón de los Estudios Políticos. Uno de los grandes evangelizadores de la 
patria del actual Papa, Juan Pablo II, fue San Jacinto de Polonia. ¿Quién no 
conoce al humilde lego dominico, San Martín de Porres o a su gran amigo, otro 
lego dominico, San Juan Macías, recientemente canonizado? Una terciaria 
dominica, Santa Catalina de Siena, comparte con nuestra Teresa de Avila el título 
de Doctora de la Iglesia”, por la densidad de sus escritos. 
 
Si se mira al campo de la Sagrada Escritura habrá que recordar que Fr. Hugo de 
San Caro no sólo lo dominó a perfección, sinoque fue el primero que dividió la 
Biblia en capítulos y versículos. En nuestros días bastará recordar los nombres de 
Lagrange, Colunga, Benoit, R. de Vaux, etc., para ver que entre los dominicos no 
se ha roto aún esa tradición tan suya de investigar las riquezas de la Palabra de 
Dios (evoquemos “Biblia Nácar-Colunga” y “Biblia de Jerusalén”). 
 
Los teólogos de la Orden de Predicadores han escrito casi 3.000 obras de 
profundos análisis sagrados. Fray Francisco de Vitoria, por ejemplo, renovó hace 
cuatro siglos en la Universidad de Salamanca el saber teológico y allí mismo forjó 
las líneas esenciales del Derecho Internacional Moderno. Hoy, otros teólogos 
dominicos, como Schelleebeck, Chemu, Congar, Gutiérrez, llevan la luz de la 
ciencia de Dios por nuevos derroteros sin romper con las fuentes puras de la 
verdad revelada. Por esto no es extraño que en nuestros días de afanosas 
búsquedas por encarnar el ideal cristiano con exigencia de compromiso y 
autenticidad, surjan entre los dominicos los llamados “sacerdotes-obreros”. O la 
fecunda escuela “Economía y Humanismo”, fundada por Fr. M. Delbrel. O la 
“Escuela de la Fe”, magnífica creación de equipos para el diálogo, para la 
predicación con dimensión social y para vivir entre los obreros el espíritu más puro 
del Evangelio como unos obreros más. 
 



 18 

Si ayer los dominicos llenaron largar listas entre los científicos, lingüistas, 
arqueólogos, matemáticos, historiadores, arquitectos, pintores y, de modo 
singular, entre los oradores sagrados, hoy quieren seguir cultivando las diversas 
ramas del saber humano para mejor compenetrarlas con la luz y la fuerza de la 
Palabra de Dios, única que hace a los hombres libres, responsables, altruistas y 
gozosos en la inmensa tarea de servir a la plasmación de una sociedad más 
humana y más divina. 
 
Por septiembre de 1510 llegaron los dominicos a nuestra Isla Española. Formaban 
un grupo de cuatro: Fr. Pedro de Córdoba, Fr. Antonio Montesino, Fr. Bernardo de 
Santo Domingo y el hermano Domingo. Eran los primeros de su Orden que 
pisaban las tierras del Nuevo Mundo para establecerse en él. Muy pronto se les 
sumaron otros compañeros. Así, pues, el convento de Santo Domingo, de esta 
ciudad de Santo Domingo es el primer convento que la Orden de Predicadores 
tuvo en América. ¡Está lleno de gloria! 
 
El 21 de diciembre de 1511, en un gesto sin precedentes, aprovecharon la prédica 
de la misa mayor para elevar su enérgica y comunitaria protesta ante las 
autoridades de la Isla en defensa de los esclavizados indios. Con ello, no sólo 
defendían la dignidad humana de los oprimidos, sino que también hacían nacer en 
su humilde choza un Derecho nuevo, un Derecho de profunda raíz teológica y una 
parte del pensamiento político contemporáneo en su manifestación más noble de 
poner todos los resortes en juego para proteger las más elementales prerrogativas 
humanas. 
 
Sin arredrarse por amenazas de todo tipo, ni por los desprecios que hubieron de 
padecer, siguieron ejerciendo su heroico apostolado. Pronto penetraron en la 
hermosa región del Cibao. Allí fundarán más tarde el convento de San Pedro 
Mártir, de Puerto Plata. Acometen enseguida una misión en la vecina isla de Cuba 
y hasta llegan a Jamaica. Marchan luego a hacer un ensayo de evangelización en 
territorio que no hubiera sido hollado aún por conquistadores ni encomenderos. 
Dos veces fue desbaratado tan hermoso plan con el trágico balance de cuatro 
frailes asesinados por la maldita codicia de hombres sin escrúpulos. La fundación 
del convento de Puerto Rico es obra personal de Fray Antonio Montesino. 
 
Sin embargo, Fray Pedro de Córdoba, no sólo fue el gran animador de todas 
aquellas empresas apostólicas: fue también una de los primeros sujetos que 
escribían en un libro desde la Española en aquella hora incipiente del Nuevo 
Mundo. Su “Doctrina Cristiana para los Indios”, escrita en los albores de la 
evangelización de América es un verdadero modelo de catecismo para los 
naturales de América. Hace apenas una década fue editado hermosamente en 
inglés; eso indica su permanente actualidad. 
 
De aquí salieron dominicos a formar las expediciones que evangelizaron México, 
Guatemala, Centroamérica y Perú. 
 



 19 

En 1538 logran fundar en nuestra ciudad de Santo Domingo la primera 
Universidad de América. Ilustraron sus aulas nombres tan prestigiosos como Fr. 
Tomás de San Martín, futuro fundador de la Universidad de Lima y obispo 
después de Los Charcas, Fr. Tomás de Santa María, autor de una larga carta en 
defensa de los indígenas, Fr. Rodrigo de Vega, el Maestro Fr. Alonso Burgalés, Fr. 
Diego de Contreras, etc. etc. 
 
El ilustre crítico literario dominicano Pedro Henríquez Ureña ha escrito algo sobre 
la aportación de los dominicos a la cultura y a las letras coloniales dominicanas. 
Con razón llamaba al viejo convento de Santo Domingo “Casa de Apóstoles”. 
 
Actualmente dentro de nuestra República los dominicos tiene sus comunidades en 
el vetusto convento de Santo Domingo y en la parroquia de Santo Tomás de 
Aquino, de esta ciudad capital. Sirven además, una parroquia en el barrio de Bella 
Vista, de Santiago de los Caballeros y otra en el barrio de Villa Olga, de dicha 
ciudad, donde también regentean cátedras diversas en la Universidad Católica 
Madre y Maestra”. En la blasonada ciudad del Seybo llevan la parroquia de la 
Santa Cruz en una emisora y un Centro de Promoción para el Campesinado 
dominicano del Este. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
*Publicado en el Suplemento del  Listín Diario, 29-IX-79. 



 20 

 
Fecha de llegada de los primeros frailes de la Orden de Predicadores al 
Nuevo Mundo12 
 
Vicente Rubio, O.P. 
 
No hace falta ponderar que tanto la Historia de las Indias como la Apologética 
Historia, de fray Bartolomé de las Casas O.P., son dos obras valiosas. Cada una 
en su estilo constituyen, para informarse sobre la gesta inicial de la colonización 
del Nuevo Mundo, no sólo la única fuente de gran número de sucesos civiles, sino 
también de otros que revisten carácter puramente religioso, como, por ejemplo, el 
establecimiento de la Orden de Predicadores en aquellas latitudes. 
 
Nadie habría soñado con imprimir las dos obras que acabo de mencionar, cuando 
su autor dejaba consignado en el manuscrito de Historia de las Indias estos datos 
referentes a la llegada de los dominicos a América: 

 
"Por este tiempo, en el año de mill y quinientos y diez, creo que por el mes 
de septiembre, trujo la divina Providencia la Orden de Sancto Domingo a 
esta isla [Española]... 
"El movedor primero, y a quien Dios inspiró divinalmente la pasada de la 
Orden acá; fue un gran religioso de la Orden, llamado fray Domingo de 
Mendoza, hermano del padre fray García de Loaysa, que después fue 
maestro general de la Orden, y confesor del Emperador y rey de España, 
quinto de este nombre, y después subió a ser obispo de Osma, y después 
arzobispo de Sevilla, y cardenal presidente del Consejo destas Indias, y que 
por más de veinte años las gobernó... 
"Para su sancto propósito, halló a la mano un religioso llamado el padre fray 
Pedro de Córdoba... 
"A este bienaventurado halló el padre fray Domingo de Mendoza dispuesto 
para que le ayudase a proseguir aquesta empresa, y movió a otro, llamado 
el padre fray Antón Montesino... Persuadieron a otro sancto varón, que se 
decía el padre fray Bernardo de Sancto Domingo..." (1). 
 

Los tres, como expresamente señala el mismo Las Casas, eran conventuales de 
Santo Tomás, de Ávila (2). Y continúa fray Bartolomé: 

 
"Estos movidos y dispuestos para le ayudar (a fray Domingo de Mendoza, 
éste) fue a Roma para negociar con el Gaetano, que era entonces maestro 
general de la Orden, y trujo recaudos para pasar la Orden a estas partes, y, 
habida licencia también del Rey, porque tuvieron necesidad que otra vez se 
tornase a hablar con el maestro general para sus cosas de Orden, quedóse 
el padre fray Domingo de Mendoza para las negociar, y envió al dicho padre 

                                                
12 Originalmente publicado en Communio, Vol.XIV, 1981, pp.1-35. Para esta publicación el autor ha revisado 
el original y ha corregido y agregado algunos pasajes. [N.E.] 



 21 

fray Pedro de Córdoba, que tenía entonces de edad veintiocho años, por 
vicario de los otros dos, aunque más viejos, y un fraile lego que les añidió. 
“Estos cuatro religiosos trujeron la Orden a esta isla... 
"Luego, en los primeros navíos, según creo, vino el primer inventor desta 
hazaña, el padre fray Domingo de Mendoza, con una buena compañía de 
muy buenos frailes" (3). 

 
Diferentes datos del Archivo General de Indias (Sevilla, España) corroboran en 
este punto la veracidad sustancial de Las Casas. 
 
Por eso, en el libro III, capítulo XXXIII, de la citada Historia de las Indias hallamos, 
a modo de apotegma histórico, frases como esta: 

 
"Ya dijimos... cómo el siervo de Dios, padre fray Pedro de Córdoba... trujo la 
orden de Sancto Domingo primariamente a esta isla... " (4). 

 
Idéntica idea aparece expresada en las páginas de la Apologética Historia. 
Hablando de nuevo fray Bartolomé sobre su venerado fray Pedro de Córdoba, nos 
dice: 
 

"... trujo (la Orden de Predicadores) el primero a esta isla Española desde 
Castilla, y fue el primer vicario della... " (5). 

 
Y todavía recalca en otro lugar: 
 

"... este fue el primero que trujo y fundó la Orden de Sancto Domingo en 
estas Indias..." (6). 

 
Para Las Casas es, pues, axiomático que el primero que plantó la Orden de 
Predicadores en el Nuevo Mundo fue fray Pedro de Córdoba. Agrega que en 
aquella empresa venía acompañado por fray Antonio Montesino , fray Bernardo de 
Santo Domingo y un Hermano Cooperador, fray Domingo, cuyo nombre no da Las 
Casas, pero sí una referencia del Archivo de Indias (7). Todo ello ocurrió, según él, 
por el mes de septiembre de 1510. 
 
Espiguemos otros testimonios ajenos a fray Bartolomé. 
 
El primer Catecismo o Doctrina Cristiana para instruir a los indios en la fe fue 
escrito por el propio fray Pedro de Córdoba hacia 1520, o sea, un año antes de su 
muerte (8). Posteriormente se imprimió en Méjico (1544) por mandato del célebre 
obispo franciscano, Juan de Zumárraga. En su portada campea, también en letras 
de mo1de, a modo de breve alabanza para su autor, esta frase: 

 
“... primero fundador de la orden de Predicadores en las yslas del mar 
Océano" (9). 
 



 22 

Los conocidos cronistas dominicos de Indias, Agustín Dávila y Padilla (10), 
Antonio de Remesal (11), Alonso de Zamora (12), etc., el historiador Antonio de 
Herrera (13) y los historiadores del convento de San Esteban, de Salamanca (14), 
abundan todos en el mismo concepto. Incluso los autores criollos 
santodominguenses, como el canónigo Luis Jerónimo Alcocer, quien compuso en 
1650 su minuciosa Relación Sumaria de la Isla Española (15) y el hatero Luis José 
Peguero, en su Historia de la conquista de la Isla Española de Santo Domingo, 
trasumptada el año de 1762 (16), también están de acuerdo en testificar que fray 
Pedro de Córdoba, con sus tres compañeros, ya nombrados, fueron los primeros 
en introducir la Orden de Predicadores en el Nuevo Mundo, año de 1510. Antes de 
ellos y de la data indicada, no saben de ningún otro. 
 
Hagamos un recuento de los hechos. 
 
Entre 1507-1508, fray Domingo de Mendoza, un dominico español que se hallaba 
en Italia por causa de estudios especializados concibe el plan de ir a anunciar el 
Evangelio a los naturales de las nuevas tierras recién descubiertas en el mar 
Océano. Era entonces Maestro General de 1a Orden de Predicadores el célebre 
teólogo y metafísico, fray Tomás de Vío, más conocido por el sobrenombre de 
"Cayetano". Su licencia al promotor de la empresa evangelizadora en Indias fue 
dada en octubre de 1508, al ordenarle que se presentara a su superior mayor en 
España para preparar el proyecto. A su vez, a este superior mayor de España le 
envió una carta el mismo Cayetano, que se compendió así en el “Registro de sus 
Letras”: 

 
"A fray Tomás de Matienzo, vicario de España, ase le manda bajo pena de 
culpa ,grave que, hasta donde permiten las facultades de la Orden, envíe 
con licencia del rey de España, quince frailes a la isla Española, situada en 
el Mar de las Indias, para fundar allí un convento y predicar la Palabra de 
Dios. Nómbreles, además, un vicario, al cual el reverendísimo Maestro 
General da toda la potestad que tienen los Priores Provinciales, con 
facultad de subdelegar. Asimismo designe cuatro o cinco de ellos para que, 
en caso de muerte del vicario o de otros imprevistos, le puedan ir 
sucediendo en el gobierno de su vicariato, previa obtención de las letras 
correspondientes, los cuales tendrán en dicho vicariato la misma potestad 
que el primer vicario. La autoridad de los vicarios durará hasta la cesación 
del Maestro General o del Provincial de España, por el tiempo que en esta 
nación se le confiere la potestad, mientras no se ordene otra cosa, pero de 
tal manera que la primera provisión tenga efecto y por nadie pueda ser 
entorpecida sin especial autorización del Maestro. Y nadie ponga 
impedimento a ninguno de los señalados anteriormente, bajo pena de 
privación de las gracias de la Orden a quien lo contrario, etc. 
"Roma, 3 de octubre de 1508" (17). 
 

Si, pues, la licencia del Maestro General está datada en Roma, 3 de octubre de 
1508, resulta obvio que antes de esta fecha no se concibe que ningún dominico 
pasara a Indias con ánimo de establecer la Orden en ellas. A no ser que fuese un 



 23 

dominico "pirata", cosa que entre nosotros no se dio. Pero, además, a un religioso 
de este jaez difícilmente se le consideraría realizador de empresa tan seria. Mucho 
menos en una provincia como la de España, que estaba viviendo entonces un 
fuerte clima de reforma. De hecho, es bueno comprender que las letras del 
Maestro de 1a Orden no aluden para nada a la gestión fundadora de ningún 
dominico en Indias, anterior a octubre de 1508, ya sea para dar por válida la labor 
comenzada por él, o para corregirla o aún para anularla, si es que no tenía las 
suficientes garantías legales y canónicas. 
 
Veamos ahora la autorización Real, ya que por aquellas calendas la Corona hilaba 
muy fino en materia de conceder permisos para viajar al Nuevo Mundo a toda 
clase de personas (18). 
 
La licencia del monarca, que lo era entonces Fernando el Católico, se contiene en 
una Cédula expedida en Arcos, 11 de febrero de 1509. Reza de este modo: 
 

" EL REY. 
"Nuestros oficiales de la Casa de la Contratación de las Indias que rresidís 
en la cibdad de Seuilla: 
"La horden de Santo Domingo enbía a las dichas Yndias quinze rreligiosos 
della para alas cossas del seruicio de Nuestro Señor. 
"Por ende, yo vos mando que a los dichos quinze rreligiosos e tres 
personas legas que lleuan para su seruicio les hagays pagar sú pasaje 
hasta llegar a la ysla Española, y les proueays de lo que ouieren menester 
para su mantenimiento hasta dicha ysla, que con esta mi carta e con 
testimonio de lo que montare en lo susodicho, mando que sean rrescibidos 
en cuenta a vos, el thesorero de la dicha casa, los maravedís que para ello 
dierdes e pagardes. 
"Fecha en Arcos, a honze días de hebrero de MDIX años: YO EL REY. 
"Por mandato de Su Alteza, Lope Conchillos (19). 

 
A tono con este mandato dirigido a la Contratación de Sevilla, dos semanas más 
tarde (26 de febrero de 1509) el propio soberano enviaba una recomendación al 
nuevo gobernador de la Española, virrey Diego Colón, quien estaba en la misma 
Sevilla haciendo avíos para embarcarse hacia su 
destino indiano. En ella le encarecía tratase bien a los dominicos y les diese casas 
en el territorio de su gobernación (tan pronto como allá arribasen los frailes), para 
que en ellas pudieran desarrollar su vida conventual y apostólica (20). 
 
Los instrumentos de 11 y 26 de febrero de 1509 son los primeros documentos 
suscritos por el rey referentes al paso de los Predicadores hacia el Nuevo Mundo. 
Hasta el 20 de noviembre de 1510 no vuelven a encontrarse otras escrituras 
relativas a los dominicos emanadas de la Corona. Por aquellos venimos en 
conocimiento que la Orden de Santo Domingo ha determinado ya enviar a las 
Indias los quince religiosos para los cuales el Maestro General había otorgado su 
permiso. Se trata, pues, de la licencia Real para los primeros frailes de la Orden 
que pasan a América. Sólo hallamos en e1 del 11 de febrero, que es el capital, 



 24 

una particularidad: que a los quince religiosos se les han añadido ahora, por 
conveniencia de los propios frailes, tres seglares, probables candidatos al hábito. 
De modo que, en total, son dieciocho personas las que, bajo la responsabilidad 
directa de la Orden de Predicadores, van a emprender ese viaje allende el 
Océano. Sobra decir que el monarca da a todos la necesaria autorización para 
realizarlo. Por eso ordena a sus oficiales de la Casa de la Contratación de Sevilla 
les paguen el pasaje hasta la isla Española, asiento primero de la evangelización y 
transculturización del Nuevo Mundo. Este pago del pasaje conlleva, como 
indispensable trámite burocrático que, presentada la Real Cédula, que ya 
conocemos, se anexe siempre a las espaldas de ella o en papel aparte un 
testimonio de cuanto a los religiosos vaya liquidando la tesorería de la 
Contratación, bien sea par los dieciocho juntos, si así quisieren pasar, o por los 
diferentes grupos que los mismos frailes formen para mejor realizar el viaje, o tal 
vez –cosa sumamente rara en aquellas calendas- por religiosos aislados (21). 
Todo, hasta tener completo el número de los dieciocho beneficiarios de la regia 
merced. De esta manera es como el tesorero de la Contratación queda autorizado 
para efectuar tales erogaciones y asentarlas en los libros de cuentas bajo su 
custodia. 
 
Reclutados los quince religiosos por distintos conventos de la provincia dominica 
de España, a fin de evitar luego inconvenientes de hospedaje, manutención, 
petición de limosnas, etc., para tantos, pareció mejor a todos que los quince 
misioneros y tres seglares fueran pasando a Indias en diferentes grupos (22). A 
principios de noviembre de 1509 casi resultaba inminente la partida del primer 
grupo, el grupo de los fundadores, formado por los cuatro frailes conventuales de 
Santo Tomás, de Ávila: Pedro de Córdoba, Montesino , Bernardo y el Hermano 
Domingo. Sin embargo, algún obstáculo canónico u otros motivos razonables 
impidieron de momento su salida. 
 
Todavía se comprueba con documentos en mano que e1 23 de diciembre aún no 
habían partido de España, ya que en esta fecha, hallándose "in portu de Sant 
Lucar", extendía fray Pedro de Córdoba, en su calidad de vicario provincial, una 
carta en latín dando poder a fray Domingo de Mendoza para que éste los pudiera 
representar con plena solvencia legal en cualquier tipo de asuntos que hubieran 
de ser ventilados en la ciudad del Guadalquivir (23). 
 
Los entorpecimientos que se originaron a última hora, motivaron un viaje de fray 
Domingo de Mendoza a Roma para entrevistarse con el Maestro General a fin de 
solventarlos de una vez. Como resultado de aquella entrevista, la máxima 
autoridad de los Predicadores expidió en la Ciudad Eterna, 10 de abril, el siguiente 
mandamiento: 
 

"A los frailes que se han comprometido para ir a unas islas de las Indias con 
deseo de propagar la fe, se les manda, en virtud de "santa obediencia que, 
cesante todo legítimo impedimento, vayan a ellas con fray Domingo "de 
Mendoza" (24). 

 



 25 

¿Cuál podía ser ese "legítimo impedimento"? Difícil resulta precisarlo. ¿Había 
alguien más que fray Domingo de Mendoza intentando capitanear a los quince 
frailes que debían marchar a Indias? ¿Estaban todos éstos satisfechos de que los 
presidiera un joven de veintiocho años de edad, como era fray Pedro de Córdoba? 
¿Acaso los priores conventuales de los misioneros no se resignaban a perderlos y 
les ponían por ello ciertas trabas? ¿Se vería el propio fray Pedro de Córdoba 
envuelto en las consecuencias de la revolución cordobesa -verano de 1508-, que 
afectó a tantas familias nobles de su patria chica hasta bien entrado el año 1510? 
El 14 de junio de 1510 fray Domingo de Mendoza está ya en Sevilla. Se intitula, 
para efectos de reclutamiento de personal en España, "vicario de los frailes que 
han de residir en la isla Española de las Indias y en las otras Islas y Tierra Firme". 
En aquella ocasión, en su propio nombre y en el del vicario provincial, fray Pedro 
de Córdoba, para lo cual tenía de antemano el correspondiente poder de éste, 
designa por procurador de ellos, para los futuros asuntos trans-oceánicos que 
fuese necesario negociar en la misma urbe hispalense, al doctor Juan de Hojeda 
(25). 
 
Todavía el 20 de junio de 1510 el Supremo Moderador de la Orden enviaba a los 
expedicionarios ciertas gracias y facultades, tal y como lo acredita un conocido 
extracto del Registro de sus letras: 
 

“Al vicario [provincial] y frailes que han de ir a las islas de las Indias se les 
concede, en cuanto depende de la autoridad del Maestro General de la 
Orden, aquellos privilegios que en otro tiempo fueron otorgados a los frailes 
que iban a los países de infieles: que puedan recibir y poseer iglesias y 
otras propiedades a juicio de su propio vicario; que con licencia de él 
puedan pasar a Tierra Firme y que antes puedan aceptar veinte Hermanos 
voluntarios para esa expedición" (26). 
 

Ya estaba todo listo para la partida. Habían sido favorablemente resueltos los 
puntos necesarios para el desenvolvimiento de la actividad propia de los 
Predicadores en las nuevas tierras. A mediados de julio o comienzos de agosto, 
los componentes del primer grupo se hicieron a la vela rumbo a la Española. 
Ignoramos el tiempo que la nao "La Espíndola", en la cual iban, se detuvo en 
Canarias, escala obligada para los viajes de ultramar en aquellos tiempos. 
 
Según vimos antes, Las Casas señala el mes de septiembre de 1510 como fecha 
precisa de su llegada a Santo Domingo. Más aún, de los quince frailes que en un 
principio fueron reclutados y tenían pasaje gratuito para trasladarse a Indias, fray 
Bartolomé indica que fueron solamente cuatro los que arribaron como pioneros en 
esa data a la Española, nuestros conocidos fr. Pedro de Córdoba, viceprovincial; 
fr. Antonio Montesino, fr. Bernardo de Santo Domingo y el lego fr. Domingo. Los 
restantes irían llegando poco a poco (27). 
 
En esta información circunstanciada de Las Casas todo da la impresión de ser un 
relato escrito por un testigo bien enterado. 
 



 26 

Fue el mercedario José Castro Seoane quien en 1956 propuso la especie de que 
ciertos dominicos (no especifica cuántos ni quiénes) habían llegado antes de 1510 
a la Española, fecha suministrada por fray Bartolomé para su desembarco en la 
isla antillana (Seoane tampoco precisa cuándo fue ese antes de 1510). Veamos 
cómo expone el religioso mercedario su parecer. 
Aludiendo a la asendereada Cédula Real del 11 de febrero de 1509, escribe 
Seoane: 
 

"En virtud de esta cédula se dieron en 509-11-4 “a Fr. Pedro de Córdoba, 
Viceprovincial de los religiosos de la Orden de Santo Domingo que están en 
las Indias, 7.425 maravedís, que 1os hubo de haber para el mantenimiento 
suyo, e de Fr. Antonio Montesino, e Bernaldo de Santo Domingo e Fr. 
Domingo, que son cuatro frailes..., y allende de los dichos maravedís... 
quedamos a pagar por su pasaje a Rodrigo Bermejo, maestre de La 
Espíndola, en cuya nao pasan a las Indias, por cada uno 3 ducados...”. En 
510-12-17 se 1ibraron por el pasaje de los cuatro 4.500 maravedís “por 
cuanto trujo certificación del dicho Fr. Pedro de cómo pasaron en la dicha 
nao en salvamento a las Indias”. Antes de esta ida de Fray Pedro de 
Córdoba había ya dominicos en Indias, pues el asiento de la Contratación le 
llama “viceprovincial de los religiosos... que están en las Indias". Prueba 
decisiva de que los había es la cédula [dada] en Realejo, 500-12-13, en que 
aludiendo a otra sobre lo mismo, Fernando el Católico manda a los de la 
Contratación deSevilla que proveáis lo más frecuente para la labor de las 
iglesias y monasterios de la Española" (28). 

 
Hay aquí, según Seoane, dos argumentos mutuamente implicados a favor de la 
nueva tesis que él propone un asiento del año 1509, existente en cierto libro 
guardado en el Archivo de Indias -Contratación 4.674-, donde se lee sobre fray 
Pedro de Córdoba "viceprovincial de 1os religiosos que están en las Indias"; y, 
como prueba decisiva de esto, la Real Cédula expedida en El Realejo a 13 de 
diciembre de 15l0. 
 
Ha sido el ex-provincial de Colombia, fr. Alberto Ariza O.P., quien, agarrándose en 
nuestros días a ese texto de Seoane y sin ninguna revisión analítica de él, ha 
difundido la idea del arribo de ciertos dominicos a América en data anterior a 1510 
(29). 
 
Pero a cualquiera medianamente impuesto en los orígenes de la penetración 
hispana entre los taínos de la isla que los antiguos denominaron Española, le es 
lícito abrigar sospechas acerca de la base sobre la cual descansa el hecho que el 
laborioso mercedario quiere ahí establecer. Porque e1 asiento del libro de la 
sección de Contratación -único texto de que Seoane dispone para su tesis- 
pudiera ser muy bien un error de copia. Y la Cédula Real, de 1500, de la que sólo 
emerge un ruego genérico del monarca a sus oficiales de la Casa de Contratación 
de Sevilla para que éstos provean lo mas pronto posible a la erección de iglesias y 
monasterios en la Española, no sólo nada prueba, sino que a nosotros nos parece 
poco menos que pura retórica frente a la cruda realidad de los hechos. 



 27 

 
Comencemos por dilucidar lo relativo al asiento del cual extrae Seoane su 
novedosa noticia. 
 
El legajo de Contratación 4.674 está formado por tres libros, tamaño infolio, por 
ser su papel de marca mayor. Son otros tantos trasuntos de la contabilidad que 
llevó la Casa de la Contratación desde sus orígenes hasta 1515. Van escritos en 
letra cortesana. Por lo común, constituyen un alarde de preciosismo caligráfico, lo 
cual ya nos advierte que son copias de un original que se cree perdido. Los tres 
libros han sido modernamente encuadernados para poder conservar por largo 
tiempo su acertada y magnífica restauración, efectuada en nuestros días. Como 
cada libro incluye dos volúmenes de distinto grosor, el legajo que estamos 
describiendo presenta un total de seis piezas. Ordinariamente reciben los tres 
ejemplares estos nombres: Libro Manual, Libro Mayor y Libro de Cuenta General 
del doctor Sancho de Matienzo (30). A poco de manejarlos, no hace falta gran 
pericia para observar que el Libro Manual y el Mayor son contemporáneos, en el 
sentido más estricto de la palabra, porque se reenvían uno a otro en sus diversas 
anotaciones. En cambio, el de Cuenta General, aún siendo también coetáneo, 
parece algo posterior, ya que éste cita a sus precedentes, mientras que los otros 
nunca le citan a él. No cabe duda de que este Libro de Cuenta General fue 
confeccionado como una de las copias definitivas de la contabilidad que tuvo a su 
cargo el primer tesorero de la Casa de la Contratación de las Indias, Sancho de 
Matienzo, canónigo de la catedral de Sevilla, cuando hubo de rendir cuentas de su 
administración ante un tribunal nombrado al efecto, primeramente en 1508, y 
luego a comienzos de 1515. El interesado debió reservarlo para su uso particular. 
 
Entrémosle al Libro Manual. Esta pieza presenta, en su primer volumen, 144 
folios. A lo largo de ellos van apareciendo los ingresos y egresos que tuvo la Casa 
de la Contratación desde 1503 a 1508. Lo mismo ocurre con los 147 del segundo 
volumen. Pero el contenido formal de este volumen segundo corre a partir del 1 de 
enero de 1509 hasta las postrimerías de 1514. Se trata, por tanto, de un 
espécimen copiado en 1515. 
 
Pues bien, es en este volumen segundo del Libro Manual, o, como dicen otros, 
Libro Segundo Manual, donde al folio XIX vuelto podemos leer: 
 

“-que pagó en quatro de nouienbre del dicho año (de nueve) a fray 
pedro de Cordoba biçeprouinçial sobre los Religiosos de la horden de santo 
domingo que estan en las yndias syete mill e quatroçientos e veynte a çinco 
maravedís e son que los ovo de aver para el mantenimiento suyo e de fray 
Antonio montesyno e de fray bernaldo de santo domingo e de fray domingo 
que son quatro frayles a los quales Su alteza por su çédula Real en numero 
de quinze frayles de la dicha orden y tres legos sus seruidores les manda 
dar pasaje y mantenimientos de Aqui Asta las yndias, y allende de los 
dichos maravedís que asy se dan a los dichos quatro frayles para sus 
mantenimientos quedamos a pagar por su pasaje a Rodrigo de Vermejo 



 28 

maestre de la espíndola En cuya nao pasan a las yndias por cada vno tres 
ducados que son doze ducados. En el libro maior f.27". 

 
Según podemos ver, este asiento referente al 4 de noviembre de 1509 es el que 
ostenta, a propósito de fray Pedro de Córdoba, la expresión "biçeprouinçial sobre 
los Religiosos de la horden de santo domingo que estan en las yndias”, que tanto 
agrada a Seoane. Notaremos aún que este asiento reenvía, al igual que otros de 
él, al Libro Mayor. 
 
El Libro Mayor resulta una copia más sobre las mismas cuentas de la tesorería de 
la Casa de la Contratación. Consta así mismo de otros dos volúmenes. Al primero, 
aunque lleva enumerados 56 folios, le faltan los 33 iniciales. Parece abarcar, sin 
embargo, desde 1503 hasta el 11 de diciembre de 1508. Pero quien lo redactara 
procede en sus anotaciones de entradas y salidas con verdadera mentalidad de 
contable, ya que en dichos apuntes elimina toda aquella literatura que no afecta a 
lo estrictamente necesario para una evaluación económica exacta. Y en sus 
partidas remite al Libro Manual, que ya hemos descrito. El segundo volumen, que 
cubría, al menos, el bienio de 1509 a 1511, debió ser posteriormente muy 
maltratado. Tanto es así, que hoy sólo nos restan de él doce folios sueltos (31). 
Por fortuna para nosotros, en uno de ellos, el 27, correspondiente a algunas 
erogaciones efectuadas en 1509, aparece esta escueta consignación: 

“-que pagó en quatro de nouienbre del dicho año a fray pedro de 
Cordoba biçeprouinçial por el mantenimiento que su alteza le manda dar 
para sy e para otros tres frayles para las yndias syete mill e quatroçientos e 
veynte e çinco maravedís / en el manual a fo. XIX” (32). 

 
Abordemos ya sin más el otro ejemplar de la contabilidad de la Casa de la 
Contratación: El de Cuenta General. 
 
Precioso y elegante por su escritura resulta el llamado Libro de Cuenta General 
del doctor Sancho de Matienzo. En el folio 57 vuelto del primer volumen, dentro de 
la "Data de los maravedís que el doctor Sancho de Matienço ha dado y pagado 
este año, de MDIX", surge un asiento que, si bien se mira, está literalmente 
calcado de la partida del Libro Mayor, gue acabamos de transcribir hace un 
momento. El nuevo asiento repite por ello: 

"-que pagó en quatro de nouienbre del dicho año a fray pedro de 
cordova viceprovincial por el mantenimiento que su alteza le manda dar 
para sy y para. otros tress frayles para las yndias siete mill.. y quatroçientos 
y veynte y çinco maravedis / en el manual a fojas XIX y en el libro mayor a 
fojas XXVII”. 

 
Hasta aquí llega cuanto se contiene en torno al punto que nos interesa en las tres 
piezas que integran el legajo 4.674 de Contratación. 
 
Haciendo un sumario balance tenemos: que los asientos del Libro de Cuenta 
General y del Mayor son idénticos. En consecuencia, uno se ve precisado a 
concluir que el Libro de Cuenta General depende del Mayor, y éste, a su vez, es 



 29 

un resumen del Libro Manual. En efecto, comparando entre sí las consignaciones 
hechas a fray Pedro de Córdoba, según se contienen, en las tres piezas que 
hemos ido exponiendo, resulta indudable que la primera, o sea, la del Libro 
Manual es la más amplia de todas. Tan amplia, que viene a ser una 
circunstanciada exposición de varios hechos y de sus modalidades fácticas: de lo 
que pagó la Casa de la Contratación el 4 de noviembre de 1509 por el 
mantenimiento de él y de sus tres compañeros. Indica, además, con toda exactitud 
el nomenclátor de éstos (Antonio Montesino, Bernardo de Santo Domingo y fr. 
Domingo). Declara que estos cuatro no han pasado todavía a Indias, por cuanto el 
dinero que se les da es, justamente, para su "pasaje y mantenimientos de Aquí 
Asta las yndias". Aún se dice que esos cuatro religiosos forman parte de un grupo, 
que debe alcanzar en su totalidad la cifra de quince frailes y tres seglares, porque 
es a estos a quienes el rey ha ordenado costearles su pasaje y comida hasta 
arribar a la Española, en conformidad con la cédula suya dada en Arcos el 11 de 
febrero de 1509. Por fin expresa que la Casa de la Contratación se reconoce, en 
esa misma fecha, 4 de noviembre de 1509, deudora de Rodrigo de Bermejo, 
maestre del barco nombrado La Espíndola, pues manifiesta que le queda a deber 
doce ducados correspondientes al pasaje de los cuatro frailes dominicos, por lo 
mismo que en su dicha "nao pasan a las Indias". Se sobrentiende que el pago de 
los doce ducados se hará efectivo en la misma Sevilla, como era costumbre, una 
vez que el maestre Bermejo esté de vuelta en la ciudad del Betis. 
 
No se puede pedir mayor conformidad sustancial entre estos datos de la 
contabilidad sevillana de 1509 y lo que, independientemente de ellos, escribió en 
sus papeles después de 1523 fray Bartolomé de las Casas por simple relato oral 
que más de una vez hubo de escuchar a los actores del suceso, es decir, a los 
propios dominicos de la ciudad de Santo Domingo de la Española, en cuyo 
convento el célebre "defensor de los indios”, tuvo gran entrada desde 1515 y 
donde luego tomó el hábito de los Predicadores a fines de 1522 o comienzos del 
año siguiente. Aquellos recuerdos suyos pasarían posteriormente con gran 
fidelidad a su Historia de las Indias. 
 
Aunque pequemos de prolijos, debemos traer todavía a cuento un nuevo dato 
sobre lo que estamos ventilando. Se halla en idéntica sección del Archivo General 
de Indias -Contratación-, pero en el Legajo 5.089. Encontramos aquí dos “Libros 
de copias de Reales Cédulas y Provisiones de los Reyes Católicos". Pertenecieron 
en su día a la Casa de la Contratación de las Indias. Son libros antiguos, 
encuadernados en viejo pergamino. Nos interesa el primero, porque abarca desde 
el 13 de diciembre de 1508 al 6 de octubre de 1511. En su folio XXXII hallamos un 
"treslado de vna carta de su alteza por la qual manda a los oficiales desta Casa 
que paguen el pasaje e mantenimiento de quinze frayles de la orden de santo 
domingo que pasan a las Yndias". Se trata, pues, de la copia de la cédula del 11 
de febrero de 1509, que ya conocemos. Sin embargo, la copia conserva esta vez 
la siguiente anotación al margen: “llevaron el oreginal los frayles". Y debajo del 
texto copiado de la cédula, aparece esta interesante nota explicativa coetánea, 
después de haber tachado “En 4 de nouienbre de 1509": 
 



 30 

"En X de nouienbre de 1509 se libraron al padre fray pedro de cordoba 
biçeprouinçial ssiete mill e quatroçientos e veynte e çinco maravedís los quales 
ovo de aver por los mantenimientos que houieron menester el y otros tres frayles 
que quieren passar de presente a las yndias en compañía de los quinze frayles e 
tres seglares desta otra parte contenidos" (33). 
 
Uno tiene que preguntarse a la fuerza por qué ha sido tachada aquí la fecha 4 de 
noviembre y, en su lugar, se ha puesto "X de nouienbre". La explicación está en 
que aquel año el 4 de noviembre fue domingo, y en domingo la Casa de la 
Contratación no trabajaba de ordinario, conformándose así a la ley general de la 
Iglesia, que era también ley del reino (34). En cambio, el 10 fue sábado y, por 
tanto, data más apropiada para que la Casa efectuara su propio y múltiple trabajo. 
Por eso llama la atención que Seoane haya aceptado sin más ni más, en el texto 
manejado por él, el 4 de noviembre de 1509, como fecha exacta en que se 
entregaron a fray Pedro de Córdoba los 7.425 maravedís para mantenimiento de 
los tres frailes que con él querían pasar a las Indias. A nosotros nos parece mejor 
la fecha del 10 de noviembre por la razón alegada. 
 
Este pequeño desliz nos pone en guardia para andar con cuidado sobre lo que 
dice el núcleo del texto en que se basa Seoane. Pero continuemos nuestro 
análisis. 
 
Escribe todavía el susodicho mercedario algo que, de momento, produce un poco 
de extrañeza. Aduzcamos sus propias palabras, porque son las palabras que él 
emplea, precisamente, cuando va a fundamentar su anuncio de que antes de 1510 
ya había dominicos en las Indias Occidentales: 
 
"Prueba decisiva de que los había es la cédula en Realejo, 500-12-13, en que 
aludiendo a otra sobre lo mismo, Fernando el Católico manda a los de la 
Contratación de Sevilla... ", etc. 
 
Mal podía el rey enviar en 1500 o antes una cédula suya a los de la Contratación 
de Sevilla, por la sencilla razón de que en 1500 aún no existía tal institución. Como 
es bien sabido, el célebre organismo indiano fue creado al 20 de enero de 1503 
mediante Real Provisión despachada por los Católicos soberanos en Alcalá de 
Henares (35). En virtud de ella, Fernando e Isabel, no sólo fundaron entonces la 
famosa Casa, sino que el 14 de febrero siguiente ya nombraron sus primeros 
funcionarios y promulgaron las primeras Ordenanzas por las cuales todos habían 
de regirse allí (36). Es por eso que, pocos días después, el 25 de febrero de 1503 
concretamente, pudo iniciar dicha Casa su labor administrativa (37). Luego no hay 
tal cédula de 1500 ó antes de 1500 para los oficiales de la sevillana Contratación 
de Indias, como escribe Seoane. Seguramente, la equivocación en que aquí 
incurre el investigador mercedario habrá que achacarla a un yerro tipográfico. 
 
El documento al cual se refiere Seoane corresponde a 1508. En efecto, el 13 de 
diciembre de 1508 Fernando el Católico envió desde El Realejo una cédula a sus 
oficiales de Sevilla, ordenándoles que a la mayor brevedad posible suministrasen 



 31 

las cosas indispensables para levantar templos y conventos en el Nuevo Mundo. 
Veamos esa escritura: 
 
“EL REY. 
"Nuestros oficiales de la Casa de la Contratación de las yndias que residís en la 
çibdad de Seuilla: 
"Ya sabeys que por mi çedula os ynbie a mandar que probeyesedes de las Cosas 
que fuesen neçesarias para la labor de las yglesias e monesterios de la ysla 
española e por ser aquello mucho seruiçio de nuestro señor querria que hubiese 
muy buen recabdo, por ende yo vos mando que conforme a la dicha çédula 
probeays lo mas brebemente que ser pueda lo susodicho porque luego se puedan 
haser e labrar los dichos monesterios e yglesias e en esto poned diligençia que en 
ello me seruireys. 
"Del Realejo a treze días del mes de dizienbre de quinientos e ocho años: YO EL 
REY. 
"Por mandato de su alteza, lope conchillos”(38).  
 
No hay duda que aquí está la pieza citada por Seoane; ya que, menos el año, 
todos sus extremos coinciden con las características que él detalló para el 
supuesto documento de 1500. 
 
Como bien podemos observar, el instrumento de 1508, según lo acabamos de 
reproducir, alude a otro anterior, encaminado a los mismos oficiales y con idéntica 
finalidad. 
 
Hay que dar por descontado que ese documento necesariamente hubo de ser 
expedido después del 20 de enero de 1503, toda vez que va enderezado a los 
funcionarios de la Casa de la Contratación, y, al mismo tiempo tiene que 
anteceder a la cédula otorgada en El Realejo (13-XII-1508), ya que ésta hace 
referencia a él. Se sitúa, pues, entre los comienzos de 1503 y postrimerías de 
1508. ¿Qué instrumento puede ser ese? 
 
Hasta ahora no es conocido. Quizás ni existió. El por qué de esta suposición mía, 
de suyo osada, radica en que contra la costumbre de la cancillería castellana, la 
cédula de El Realejo no copia dentro de ella el mencionado documento en su 
totalidad, o, al menos, no señala su fecha tópica y crónica. Sucede aquí algo 
similar a lo que sucedió en la correspondencia entre Fernando el Católico y su 
virrey Diego Colón. Consta que sólo una vez, en carta escrita desde Valladolid, 14 
de noviembre de 1509, le dijo el rey al segundo Almirante de las Indias: 
 
“... e deveys mandar dar priesa en el hazer de las yglesias desa ysla y que sean 
buenas y fuertes, aunque no sean muy altas ni muy suntuosas, porque las 
grandes tormentas que en esa ysla es comienzan a venir no las derriben... ", etc. 
(39). 
 
Sin embargo, la carta que le dirigió desde Monzón, a 15 de junio de 1510, contiene 
este párrafo: 



 32 

 
"...ya sabeys quantas vezes os e enbiado a mandar y encargar que con mucha 
diligencia se entiendiese en las obras de las yglesias...”, etc. (40). 
 
La hipérbole epistolar del Rey es manifiesta. 
 
Pero sea de esto lo que sea, más importancia tiene para mí lo que ahí asegura 
Seoane, a saber, que la Real Cédula de 1508 constituye una “prueba decisiva" de 
que hubiese dominicos en Indias antes de noviembre de 1509. 
 
Yo no pienso así. Creo que si la cédula en cuestión insinuara o de algún modo 
sugiriese que en fecha anterior a 1508 ya los Hermanos Predicadores habían 
puesto sus plantas en el quisqueyano suelo nada habría que oponer. Pero no 
haciendo una cosa ni otra, nadie podrá demostrar con el tenor de su letra lo que 
Seoane pretende probar. De que el rey meta prisa en 1508 a sus oficiales de la 
Contratación, a fin de que provean lo necesario para la labor de las iglesias y 
monasterios de la Española, sin especificar de qué iglesias se trata ni a qué 
Ordenes religiosas ellas pertenecen, no se sigue que en 1508, 1509 ó 1510, etc., 
hubiese dominicos en el Nuevo Mundo. Esto tendrá que constarnos por otras 
fuentes mucho más concretas y seguras que, hasta el presente, no son las que ha 
indicado Seoane. 
 
Viniendo al punto de que la celeridad que anhelaba nuestro monarca por ver 
alzarse templos y monasterios en la Española más tenía de buena intención que 
de otra cosa, bueno será poner de relieve que a partir de 1502, fecha en que se 
inicia la organización administrativa de la isla, hasta el 14 de febrero de 1510, 
Fernando nunca urgió el que fuesen buscados maestros y oficiales de cantería 
para quo pasaran a aquellas partes y trabajaran en "las obras de las iglesias y de 
otras lavores que les serán mandadas fazer" (41). Por fin. el 25 de mayo de aquel 
mismo año, 1510, se formalizó el contrato (42). ¡Ocho años o más había tardado 
el Rey Católicos en satisfacer sus piadosas prisas con la isla Dominicana! Pero los 
maestros y canteros apenas duraron tres años cumpliendo su obligación en la 
Española (43). 
 
Los franciscanos, a quienes cabe la gloria de haber sido los pioneros en 
evangelizar aquella primera tierra indiana, v para esto llevaban residiendo en 
Santo Domingo desde 1500, he aquí que en 1508, y a costa de muchos sacrificios, 
sólo habían podido levantar en un estado los muros de su iglesia de piedra, que 
por cierto fueron deshechos por el terrible huracán del 3 de agosto de aquel 
mismo año (44). 
 
Y si nos fijamos en el único templo no conventual de la villa de Santo Domingo, 
llamado a ser iglesia mayor, sobre el cual era justo que recayesen de continuo las 
liberalidades regias, describíalo así don Diego Colón en 1510: 
 

"En Santo Domingo ai una (iglesia) de paja, muy pequeña, que el día 
santo no cabe en ella la mitad del pueblo. No tiene compás para hacerse 



 33 

mayor, ni cimintirio, i está en medio de la plaza; i no hay en todo el pueblo 
lugar a do se pueda hazer, si su alteza no manda que se compren los 
solares" (45). 

 
A esta descripción y fina sugerencia de que el soberano ordenara comprar un 
solar para la iglesia mayor, contestaba don Fernando en un estilo que más tiene 
de hacendado que de rey (46) : 
 

" ... en lo del solar para la yglesia de Sancto Domingo yo me e 
ynformado de los que de allá vienen de cómo está aquello, e dicen que arto 
solar [es] el que la dicha yglesia thiene, e si lo quisieren cercar se puede 
facer, e por esto no es menester comprar otro" (47). 

 
Sobre los mismos dominicos, desembarcados en 1510, pasada la marejada que 
levantó su protesta contra el mal trato que daban los encomenderos a los indios, el 
12 de mayo de 1513 ordenaba el soberano a su virrey que hiciera construir a los 
Predicadores "una yglesia de paja e madera según e como se an fecho otras en la 
dicha ysla" (48). Todavía en diciembre de 1517, sin recriminación alguna para la 
Corona, los dominicos recordaban al recién proclamado monarca de España, 
Carlos I, que la iglesia de ellos en la Española seguía siendo de paja y madera y 
que aún estaba por cumplir 1a promesa que antaño les había hecho el abuelo del 
soberano de darles 3.000 pesos como ayuda para edificar templo y monasterio 
(49). 
 
Hasta aquí hemos tratado de evidenciar que la Real Cédula del 13 de diciembre 
de 1508, estimada por Seoane como prueba decisiva de su tesis, no prueba nada, 
y que el asunto de la construcción de templos y monasterios en la Española 
caminó con más lentitud de lo que uno se puede imaginar. Veamos ahora nuestra 
sospecha de que el texto en el cual se fundamenta Seoane pudiera ser muy bien 
un "lapsus calami". 
 
En efecto, los documentos del Archivo General de Indias presentan en ocasiones, 
por culpa de amanuenses di5traídos, lamentables errores de copia, que los 
conocimientos o el buen sentido gramatical del investigador ha de ir mentalmente 
subsanando, si cuenta con fuentes seguras para ello, pues de lo contrario 
semejante labor resultará imposible. 
 
Comencemos por recordar cómo el texto de Contratación 5.089, que nosotros 
hemos presentado antes, corrige certeramente el día de la fecha que aparece en 
el texto de Contratación 4.674, que es el único texto manejado por Seoane. 
 
Ya el actual investigador alemán, Enrique Otte, señalaba a propósito de los 
papeles en los cuales se fue anotando la carga que pasó a la Española en la flota 
que llevó a aquellas partes al virrey Diego Colón -año 1509- (son de los escasos 
papeles que han permanecido rezagados en su primitivo repositorio del archivo de 
Simancas), lo siguiente: "Las mercancías cargadas en las nueve naves, además 
de otras once embarcaciones despachadas, antes. y después, en el curso del 



 34 

mismo año, constan en un manuscrito de Simancas de 116 folios, que es copia 
coetánea, hecha con miras fiscales cuya finalidad queda oscura, de los registros 
originales. Los amanuenses, además de ser incapaces de leer muchos nombres 
("Lorenzo de Havermade" en vez de Ahumada) y de no poder salvar muchas 
abreviaturas ("mercader mayor en vez de alcalde mayor), copiaron, tanto en la 
transcripción de nombres y profesiones de los cargadores como de las mercancías 
(una partida reza: "mas aunque soy de Inglaterra e un quarterón de figos"), ..con 
notorio descuido" (50). 
 
Por nuestra cuenta hemos visto, por ejemplo, que perteneciendo el gobernador 
Nicolás de Ovando a la Orden Militar de Alcántara, algún traslado de Cédula Real 
le adscriba a la de Calatrava con evidente yerro (51). A veces se cambian los 
nombres de las personas. Y así, en lugar del virrey Diego Colón, más de una copia 
de regios documentos le llama erróneamente Cristóbal Colón (52). O a quien se 
apellida Roldán le carga de pronto un Beltrán, que no se sabe por qué línea 
genealógica viene (53). La confusión es en algún caso tan, enmarañada que, en 
cierto instrumento, de 1529, una termina por no saber si, en virtud de él, la 
causante de un pleito se denominaba Inés o Isabel (54). También nos sorprende 
hallar tremendos errores con ocasión de describir localizaciones en la ciudad de 
Santo Domingo. Porque donde no hubo ningún templo ni monasterio dedicado a 
qualquiera de los santos Juanes, hallamos: "en la calle que del convento de San 
Juan baja a la plaza del Contador", en lugar de decir correctamente: "que del 
convento de San Francisco baja a la plaza del Contador" (55). O aquella 
descripción de ciertos solares, sobre los cuales un distraído plumífero hace decir a 
un testigo que están “junto a la plaça de abaxo, e que está allí la casa del 
comendador gil gonçales, e que de la otra parte están las espaldas de la plaça 
están las espaldas de la casa de la contratación". Frase ininteligible que se vuelve 
clara cuando, de acuerdo a la realidad, leemos: "e que de la otra parte de la plaça 
están las espaldas de la casa de la Contratación" (56). Sin ir más lejos, con los 
mismos dominicos, ya asentados en la Española desde 1510, una Real Cédula 
dada en Sevilla a 12 de marzo de 1511, dice de ellos "que en esa dicha ysla 
Española ESTAVAN", en vez de decir, con toda propiedad, "que en esa dicha ysla 
Española están" (57). ¿Acaso para marzo de 1511 se habían ido todos los 
dominicos de la isla Española? Indudablemente no. ¿Qué sucede entonces con 
esa expresión por nosotros subrayada? Un simple error de copia, o, en todo caso, 
deficiente expresión gramatical. 
 
A la vista de estos y otros deslices, cruza en mi ánimo la sospecha de que el único 
texto en el cual se basó Seoane para su teoría, es uno de los tantos que han 
sufrido un "lapsus calami" del antiguo copista. Este, en lugar de decir a propósito 
de fray Pedro de Córdoba "viceprovincial sobre los religiosos... que estarán en las 
Indias" o "que van a las Indias", consignó equivocadamente “que están en las 
Indias". Y esto bastó para que, sin mayor análisis, Seoane forjara su tesis de que 
los dominicos habían llegado a América antes de noviembre de 1509 ó, por lo 
menos, antes de 1510. 
 



 35 

Pero aun dado caso que la frase de marras no fuese un error de copia, pensamos 
que la interpretación que da de ella Seoane no es la correcta. Porque si el asiento 
en el cual él se apoya fue copiado después del 10 de noviembre de 1509, fecha en 
que la Casa de la Contratación creía inminente el embarque de los cuatro 
dominicos a la Española -prueba de ello es que otro documento completamente 
ajeno a dicha Casa nos los muestra en el puerto de Sanlúcar de Barrameda a 
finales de diciembre de 1509 (58)-, el copista de la Contratación no mintió cuando 
al anotar el pago hecho a fray Pedro de Córdoba, uno o dos meses después, 
yuxtapuso a su título de viceprovincial la expresión "sobre los religiosos... que 
están en las Indias", porque estimaba en el momento de hacer su labor que ya 
eran llegados a su punto de destino, cosa que, por los motivos que fuese, no se 
realizó entonces. 
 
Si 1a fecha del arribo de los Predicadores dada por Las Casas -septiembre de 
1510- contradijese manifiestamente otros datos cronológicos, establecidos con 
solidez, cabría pensar en corregirla, de acuerdo a lo que sugiere ese asiento del 
legajo 4.674 de la sección de Contratación. Pero si no ocurre eso, ¿a qué viene 
cambiarla en virtud del inciso de una frase que tiene todos los visos de ser un error 
de copia o es susceptible de interpretación ambigua? 
 
Además, ¿quiénes podrían ser aquellos dominicos que supuestamente estaban en 
Indias antes de noviembre de 1509? Sin duda alguna no eran Montesinos, 
Bernardo y Domingo, porque de éstos, así como de Córdoba. dice seguidamente 
ese asiento de Contratación 4.674: "Quedamos a pagar por su pasaje a Rodrigo 
de Bermejo, maestre de La Espíndola, en cuya nao pasan a las Indias... ", etc. 
También el dato proveniente del legajo 5.089 de Contratación resulta a este efecto 
contundente, ya que sobre esos cuatro frailes asegura el 10 de noviembre de 1509 
“que quieren pasar de presente a las Indias". Añádase todavía la noticia que 
proporciona el Archivo de Protocolos de Sevilla, según la cual fray Pedro de 
Córdoba, junto "con sus Hermanos enviados a la isla Española", se hallaban "in 
portu de Sant Lucar” el 23 de diciembre de 1509. Esto significa que en noviembre 
y diciembre de 1509 Pedro de Córdoba y sus tres conocidos compañeros no 
habían cruzado aún el Océano. Lo cual corrobora la veracidad de Las Casas 
sobre el paso de ellos en 1510. 
 
Insistimos de nuevo. ¿Quiénes podrían ser los dominicos que ya estaban en la 
Española antes de llegar estos cuatro conocidos en septiembre de 1510? 
¿Cuántos eran? ¿Cómo se llamaban? ¿En qué fecha más o menos aproximada, 
entre febrero-septiembre de 1509, viajaron al Nuevo Mundo? ¿Dónde se 
establecieron? ¿Por qué no han dejado rastro de sí, siquiera sea en la historia 
doméstica? ¿Cómo es posible que los auténticos fundadores de la Orden en 
Indias hayan sido ignorados por sus propios Hermanos y en cambio éstos hayan 
dado toda la importancia a sus inmediatos seguidores: Córdoba, Montesino, 
Bernardo y Domingo? 
 
Antes de noviembre de 1509, el único espacio de tiempo. disponible para que los 
anónimos dominicos fuesen a las Antillas tiene que ser el que corre después de 



 36 

dada la licencia Real (febrero de 1509) y, a más tardar, octubre de dicho año. 
Decimos octubre de 1509, por cuanto los documentos del Archivo de Indias nos 
certifican que fray Pedro de Córdoba, "viceprovincial" de esos supuestos frailes 
"que están en las Indias", se hallaba en Sevilla a principios de noviembre de 1509 
cobrando determinada cantidad en la contaduría de la Casa de la Contratación. 
Por tanto, reservándole tiempo suficiente para un posible viaje de ida y vuelta de 
las Indias, entre febrero-octubre de 1509 está el tiempo disponible para ese ignoto 
paso de un grupo de Predicadores al Nuevo Mundo. 
 
Ahora bien, o fray Pedro de Córdoba los llevó o no los llevó. 
 
Si no fue fray Pedro de Córdoba el que llevó esa anónima expedición entre 
febrero-octubre de 15U9, ¿cómo es que entonces diversas plumas pertenecientes 
a la primera mitad de aquel siglo XVI le denominan repetidas veces “el primero 
que trajo la Orden a Indias", “primer fundador de la Orden de Santo Domingo en 
las islas del mar Océano"? ¿Cómo el mismo fray Pedro tiene la arrogancia de 
decir en su escrito latino, fechado en Sanlúcar el 23 de diciembre de 1509 que 
tanto él como sus compañeros van a la Española "ut primitiae" de la Orden de 
Predicadores, a fin de que por ellos los reciba en las nuevas tierras "el mérito de 
nuestra Orden y el incremento de la fe"? (59). 
 
En el caso de suponer que fue el propio Córdoba quien marchó al Nuevo Mundo 
con la anónima expedición, entre febrero-octubre de 1509, aparte de ser un hecho 
carente hasta ahora de respaldo documental, no armoniza con otros datos que 
estimamos razonables y seguros, y que enseguida vamos a exponer. 
 
Por de pronto no concuerda con el tiempo que se necesitaba para hacer el 
reclutamiento de los frailes que quisieran ir a las Indias. Esta labor debió tener 
lugar precisamente entre febrero-octubre de 1509, ya que los documentos cantan 
que a principios de noviembre de 1509 los superiores, ya habían decidido que 
partiese a las regiones tropicales un grupo de sólo cuatro religiosos, los cuatro que 
todos sabemos, y los cuales, por los escrúpulos canónicos que fuese no 
embarcaron hasta mediados de julio o comienzos de agosto de 1510. 
 
Además, no concuerda con otro evento. En junio de 1509 efectuóse el capítulo 
electivo de la Provincia de España, en Valladolid, convocado desde un año antes 
por el propio Maestro de la Orden. Este quería terminar de una vez con una 
situación anómala que venía atravesando dicha provincia a propósito de la 
reforma (60). Como es natural, ningún religioso debió partir antes de la 
inauguración de aquel capítulo a las Indias ni siquiera a otros lugares dentro de la 
misma España. Los viajes en el tiempo previo a la celebración de cualquier 
capítulo quedaban suspendidos, a fin de que en cada convento no padeciese 
detrimento su derecho al voto para designar un socio del prior. Este derecho 
dependía del número de frailes que integraban cada comunidad, como de otros 
requisitos establecidos por la ley. Únicamente así los frailes estaban capacitados 
para elegir su propio representante en el capítulo -el socio del prior y deliberar 
sobre aquellas cosas que por medio de él deberían ser comunicadas a la 



 37 

asamblea provincial para su aprobación, rechazo o modificación. En este 
supuesto, es sumamente difícil aceptar un viaje marítimo de dominicos de la 
provincia de España para establecer la Orden en Indias entre febrero-octubre de 
1509. 
 
Lo interesante del caso es que, según el antiguo historiador dominico de1 
convento de San Esteban de Salamanca, fray Jerónimo Quintana, tratando él de 
dilucidar entre 1os diversos sujetos que a principios del siglo XVI se llamaban fray 
Pedro de Córdoba, y cuál de ellos fue el que por aquellas calendas marchó como 
pionero a plantar la Orden de Predicadores en India5, llega a identificar a nuestro 
fray Pedro de Córdoba. Y hablando de él nos dice algo muy digno de ser tenido en 
cuenta: 
 

"De otro Fr. Pedro de Córdoba más antiguo hacen mención las Actas 
del capítulo provincial celebrado en Toledo, año de 1500, señalándole por 
conventual de Santo Tomás de Ávila, donde parece que vivió hasta los 
años de 1509, como se colige también de otras Actas del capitulo provincial 
celebrado en Valladolid en dicho año de 1509, las cuales señalan entre 
otros por moradores de dicho convento de Ávila a Fr. Pedro de Córdoba, a 
Fr. Bernardo de Santo Domingo y a Fr. Antonio Montesinos, que son los 
tres religiosos que los historiadores ponen por primeros misioneros del 
Nuevo Mundo” (61). 

 
Ahora bien, si las actas del capítulo provincial de Valladolid (junio de 1509) ponen 
entonces por morador del citado convento de Ávila a fray Pedro de Córdoba, señal 
es que el fundador de la Orden en el Nuevo Mundo no se había movido de 
España. 
 
Vamos a pensar un momento hipotéticamente. 
 
Llegaran cuando llegaran los Predicadores a Indias antes de noviembre de 1509 ó 
septiembre de 1510, supo que ellos irían amparados por la licencia del Maestro 
General de su Orden (3 de octubre de 1508) y la del Rey (11 de febrero de 1509). 
Tanto en una como en otra sólo se daba pero en rigor de verdad, a quince 
religiosos para pasar al Nuevo Mundo. Ya sabemos que con autorización del 
monarca añadieron tres seglares. Pues cátate aquí que el 20 de n de 1511, 
habiendo pagado el pasaje de quince frailes y seglares que en esa fecha ya 
habían arribado a Indias, es el segundo seglar, que estaba a punto de partir 
recordemos que el puesto del seglar número 3 sería ocupado un más tarde por 
fray Domingo de Mendoza (62)-, la sevillana Casa de la Contratación consideraba 
cumplido el mandato regio de liquidar el viaje a las dieciocho personas de la Orden 
de Predicadores, tal y como lo había recibido mediante la Cédula del 11 de febrero 
de 1509: 
 

"-Que pagó en veinte de mayo de mil y quinientos y once años por 
libramiento al padre fray Domingo de Mendoza tres mil y ciento y veinticinco 
maravedís por el mantenimiento de vn seglar que le restamos debiendo a 



 38 

cumplimiento del mantenimiento de los quince religiosos y tres seglares que 
Su Alteza por su cédula les manda dar, "y [con] los otros mil y ciento y 
veinte y cinco maravedís en cuenta de los veinte y un ducados que 
quedamos a pagar al maestre Antón Cansino, "que dicho es, se acaba de 
cumplir todo lo contenido en la cédula de Su Alteza..." (63). 

 
Ahora bien, para completar el número de esos quince frailes es absolutamente 
necesario contar los cuatro del primer grupo que se disponía a partir en noviembre 
de 1509, a saber, Pedro de Córdoba y sus tres compañeros, quienes, por motivos 
que escapan a nuestra indagación, no materializaron su travesía marítima hasta el 
verano de 1510. Por consiguiente, este es el primer grupo misionero de dominicos 
que llegó a Indias y, justamente, en 1510. 
 
Pasemos a considerar el asunto bajo otro aspecto. Aceptando como 
históricamente cierta -y así yo la considero- la fecha proporcionada por Las Casas 
para el desembarco de los primeros Predicadores en la Española, septiembre de 
1510, con ella encaja a la perfección 1a data en que el piloto que los llevó, cobra 
sus haberes en la Contratación de Sevilla. En efecto, según los documentos de 
ese organismo, el 17 de diciembre de 1510 ya estaba de vuelta en España la nave 
en la cual habían salido, por agosto del mismo año, los cuatro primeros dominicos 
que al mes siguiente pisaban las playas quisqueyanas. Repetimos: el 17 de 
diciembre de 1510 ya estaba aquella embarcación de regreso en el puerto 
sevillano de la Muela. Y ese mismo día la Casa de la Contratación pagó al piloto 
Rodrigo de Bermejo por el pasaje de los cuatro dominicos conocidos (Córdoba y 
sus compañeros) 4.500 maravedís, 
 

"... por quanto (el dicho piloto) trujo carta del dicho fray Pedro de 
cómo pasaron en la dicha Nao en salvamento a las Indias" (64). 

 
Antes de 1510 no se filtra la menor noticia de ningún paso de dominicos a Indias; 
ni de quién los guiaba, ni en qué barco viajaron, ni quién les pagó el pasaje, ni qué 
mano extendió el obligatorio certificado de que hubiesen llegado sin novedad a su 
destino. De ahí que ese dato sobre el piloto completa en el área de la veracidad la 
información cronológica que nos ofrece Las Casas tocante a la entrada de los 
Predicadores en Indias. 
 
Conocemos, además, otros documentos contemporáneos de los años a que 
constantemente nos estamos refiriendo, los cuales fueron redactados en Santo 
Domingo de la Española -verano de 1509- con ocasión de ciertos litigios sonados 
(65). Abundan en ellos múltiples minucias acerca de las cosas que el gobernador 
de la isla Dominicana entonces el depuesto Nicolás de Ovando, había realizado 
allí a favor de la Iglesia, de los intereses de la Corona y del procomún. En sus 
folios se cita bastantes veces a los franciscanos, los cuales sabemos se hallaban 
en la Española desde 1500. En cambio, nunca se cita a los dominicos, por lo 
mismo que éstos no habían puesto aún sus pies en aquella tierra. 
 



 39 

A fin de fundamentar con solidez nuestra tesis poseemos una testificación de 
primera magnitud. Nos la ofrece un protagonista del inicial conjunto de 
Predicadores que llegó al orbe colombino. Veámosla. 
 
Fray Bernardo de Santo Domingo, O.P., fue uno de los cuatro integrantes de aquel 
primer grupo que, al finalizar septiembre de 1510, arribaron al muelle 
santodominguense. Era, además, el más docto de ellos(66). Pues bien, andando 
el tiempo, el 18 de abril de 1517, por pura casualidad, los 3 Comisarios jerónimos 
enviados por el Cardenal Cisneros a La Española para reformar las cosas de 
Indias, llamaron al susodicho Fray Bernardo ante su tribunal. Querían oír su 
versión sobre los “taínos” ‘raza de los oriundos habitantes de esta isla’, tanto en lo 
que atañía a sus costumbres como lo que afectaba a su capacidad para convivir o 
vivir al estilo hispánico con sus encomenderos. Todo conforme a un interrogatorio 
preparado de antemano por dichos Comisarios. 
 
Interpelado por el primer interrogante, el dominico expresóse así: 
  

“A la primera pregunta..., digo: que ha siete años, poco más o 
menos, que estoy acá” (67). 

 
Si fray Bernardo asegura en 1517 que sólo hace siete años reside en La 
Española, esto nos lleva derecho a ubicar su desembarco en el puerto de Santo 
Domingo en 1510. Y como él perteneció a ese primer grupo de su Orden que llegó 
a América, resulta de todo punto indubitable que los pioneros de su religiosa 
institución de Predicadores, rindieron viaje en el surgidero de nuestra ínsula en 
1510, y no antes. 
 
Positivamente, los dominicos ingresaron acá en 1510, conforme enuncia el P. Las 
Casas (68). 
 
Para remate contamos con el testimonio, en 1528, de un par de frailes 
Predicadores que habían sido de los primeros en llegar a la Española en 1510 
para establecer allí la Orden. Uno es el famoso fray Antonio Montesino que pasó 
en septiembre de 1510 con fray Pedro de Córdoba y demás, en el que nosotros 
denominamos “grupo de los fundadores”; el otro es fray Tomás de Berlanga, 
viceprovincial en dicho año 1528 (éste había llegado en el segundo grupo a fines 
de 1510). Ambos religiosos hubieron de venir aquel año 1528 a la metrópoli para 
asistir al capítulo provincial de su provincia de Andalucía y acudir luego a Roma, 
donde habría de reunirse el Capítulo General, ya que pretendían alcanzar de éste, 
como en efecto alcanzaron, la erección de la nueva provincia de Santa Cruz de las 
Indias, primera provincia dominica en el Nuevo Mundo (69). Aquellos dominicos 
venían, al mismo tiempo, como embajadores acreditados de la Real Audiencia y 
de ciertos municipios de la Española para poner en manos del rey y de su Consejo 
de Indias determinados documentos, de que les habían hecho depositarios (70). 
Por una nota manuscrita en el dorso de uno de ellos consta que el 28 de junio de 
aquel año 1528 los frailes entregaron sus papeles en la secretaría del Consejo 
(71), Días después fueron recibidos por Carlos I. Este les ordenó poner por escrito 



 40 

cuanto a ellos les pareciese conveniente para solucionar los tremendos problemas 
existentes en Indias. Los dominicos Montesino y Berlanga redactaron entonces un 
escrito poco o nada conocido, cuyo comienzo interesa a nuestro propósito: 

 
"Sacra Cesárea Católica Magestad:  
"Pocos días a que nos mandó V.M. le diéssemos por escripto lo que nos 

pareçiese tocante al remedio de las Yndias, y nosotros, por hazer lo que somos 
obligados..., dezimos: 

"- Lo primero es que V.M. sepa quien[es] son nuestras personas, para que 
sepa el crédito que les deue de dar. Nosotros somos dos religiosos de los 
primeros que de nuestra Orden a aquellas partes passaron a fundar [la] Orden de 
santo Domingo, y a çerca de diez y nueue años que residimos allá...”, etc. (72) 
 
En julio de 1528, Montesino y Berlanga declaran que hace dieciocho años ' que 
están residiendo en la Española, aunque ya va para diecinueve dicha residencia. 
Ahora bien, si a 1528 le restamos dieciocho, nos dará el año 1510 como año en 
que aquellos frailes desembarcaron en la Española, que es la fecha que señala 
Las Casas para su llegada. Y recalcan todavía que son "de los primeros que de 
nuestra Orden a aquellas partes pasaron". Por tanto, antes de ellos ninguno. Lo 
cual equivale a decir, con otras palabras, lo que fray Bartolomé afirma en su 
Historia de las Indias sobre el establecimiento de los Predicadores en el Nuevo 
Mundo. 
 
Finalmente, resta una definitiva consideración. Poco después de septiembre de 
1510, y no antes, es cuando comienza en la cancillería regia de Castilla el 
movimiento continuo de Reales Cédulas, que ya no cesará, a favor de los 
dominicos residentes en la Española. Y así, presupuesto su paso en septiembre 
de 1510, tenemos: 
 
Tordesillas, 20 de noviembre de 1510: Real Cédula a fray Juan Hurtado 
concediéndole licencia para pasar a Indias (73). 
 
Tordesillas, 20 de noviembre de 1510: Real Cédula al virrey y gobernador de las 
Indias, don Diego Colón, para que señale sitio a los frailes dominicos donde éstos 
puedan fundar conventos de su Orden (74). 
 
Tordesillas, 20 de noviembre de 1510: Real Cédula a los oficiales de la Casa de la 
Contratación de Sevilla, para que den a cada uno de los Hermanos Predicadores 
que siguen yendo a Indias dos mantas y un jergón (75). 
 
Tordesillas, 21 de noviembre de 1510: Real Cédula al licenciado Francisco de 
Vargas, tesorero del Consejo y receptor general de las penas de cámara que en 
Indias se ponen, para que libre al prior y frailes dominicos que están ya en la Isla 
Española 300 pesos de oro cada año, durante una década, como ayuda para que 
hagan un monasterio de su Orden en dicha isla (76). 
 



 41 

Sevilla, 22 de marzo de 1511: Real Cédula al almirante, virrey y gobernador de las 
Indias, don Diego Colón, a fin de que asigne a los dominicos de la villa de Santo 
Domingo doce indios para la labor de su convento (77). 
 
Sevilla, 22 de marzo de 1511: Real Cédula a los oficiales de Su Alteza en la Isla 
Española para que presten toda la ayuda posible a los dominicos residentes en la 
isla mencionada (78). 
 
Así continúa la cancillería Real despachando Cédulas a favor de los Predicadores 
durante este año 1511 y sucesivos. ¿Por qué ahora, después de septiembre de 
1510, vemos ese movimiento de Cédulas y no antes? Por la sencilla razón de que 
la fecha dada por Las Casas para la llegada de los dominicos a Indias, septiembre 
de 1510, señala un hecho históricamente cierto y seguro. 
 
Con esa fecha nada está en contradicción y sí concuerda todo con ella. 
 
Concluyendo: la tesis de Seoane, a nuestro parecer, aparte de no estar 
suficientemente probada, deja lo que quiere defender colgado en el espacio, sin 
ningún asidero firme. En cambio, la de fray Bartolomé de las Casas sigue 
patentizando su validez. Nuestro sentir es que hasta ahora nada sólido ha podido 
alegarse contra ella. Por consiguiente, de acuerdo con Las Casas aseguramos 
que los primeros dominicos llegaron al Nuevo Mundo en septiembre de 1510. 
 



 42 

 
 
 



 43 

FRAY ANTONIO MONTESINO TOMO MUCHO INTERÉS EN 
CONSTRUIR EL TEMPLO CONVENTUAL DOMINICO 
 
 
 
El Padre Antonio Montesino resulta conocido por los estudiosos desde que hace 
su profesión como religioso dominico en el convento de esta Orden en la ciudad 
de Salamanca el 1° de julio de 1502. Testifica esto el historiador de dicho cenobio. 
Fr. Jerónimo de Quintana O.P. (libr. 1, cap. V, de la II Parte de su Historia del 
convento de San Esteban de Salamanca), siendo digna de crédito esta afirmación 
suya por lo mismo que, según sus propias palabras, consultó el antiguo Libro de 
Profesiones del citado monasterio. 
 
Sabemos también con plena certeza que en 1509 fue enviado a terminar sus 
estudios de teología al convento de Santo Tomás de Avila, en compañía de Fr. 
Bernardo de Santo Domingo, Pedro de Córdoba, Fr. Tomás de Fuentes y Fr. 
Domingo Velázquez, a quienes junto con otros religiosos muy pronto 
encontraremos integrando la comunidad primera de frailes dominicos en América. 
Ese nimio detalle, consignado también por el expresado P. Quintana, se ve hoy 
confirmado por documentos de la misma Orden de Predicadores (Actas del 
Capítulo Provincial de la Provincia de España de la S.O.P., celebrado en 
Valladolid en 10 de junio de 1509, en Archivo Dominicano. Anuario, vol. VII. 
Salamanca, 1986, p.29). 
 
Precisamente el 11 de febrero de ese año 1509, habíase despachado Real Cédula 
en Arcos, concediendo el pase a Indias de 15 religiosos y 3 personas legas –
posibles aspirantes al hábito frailero-, o sea, un total de 18 pasajeros dominicos. 
 
El 23 de diciembre de ese año, ya estaba un grupo de frailes en Sanlúcar de 
Barrameda, “como primicias de nuestra Orden”, dispuestos a partir por vez 
primera hacia las Indias (Arc. Protocolos de Sevilla. Escribanía de Manuel Segura, 
Oficio IV. Año 1509, Libr. III, fol. 1 812). Por lo visto, no pasaron a causa de ciertos 
aspectos canónicos que escrupulizaban sus conciencias –como, por ejemplo, de 
qué modo se procedería a designar al sucesor del vicario provincial en el caso de 
que éste falleciere en Indias, enfermare, o quedare incapacitado; de qué manera 
deberían organizar el Estudio conventual para los jóvenes religiosos que consigo 
llevarían, si igual que en Europa o de distinto estilo; cómo y de qué forma habrían 
de aceptar los templos que se les concediere en indias; ¿les sería lícito pasar 
desde las islas antillanas a Tierra Firme y con qué requisitos?, etc.-. Para 
presentar estos y otros interrogantes al Maestro General de la Orden, Fr. Domingo 
de Mendoza marchó a Roma a entrevistarse con él. Total, que hasta mediados de 
agosto de 1510 no se hicieron a la vela rumbo a la isla Española. 
 
Con muy buen acuerdo determinaron partir en 3 grupos. En el primero surcaron el 
mar solamente: 
 



 44 

Fray Pedro de Córdoba, joven sacerdote dominico responsable de toda la 
expedición misionera; Fray Antonio Montesino, predicador eficaz; Fray Bernardo 
de Santo Domingo, buen teólogo y mejor filósofo, a quien años después el 
arzobispo de Sevilla le sacaría de La Española para traerlo a la ciudad de la 
Giralda, a fin de integrar con él el claustro de profesores del Colegio Mayor “Santo 
Tomás de Aquino”, con el cual daría comienzo la actual Universidad Hispalense; y 
el Hermano Fray Domingo de Villamayor. Este grupo pionero arribó al puerto del 
Ozama en los postreros días de septiembre de ese año 1510. 
 
El segundo grupo abandona las costas andaluzas a fines de 1510. Lo forman 5 
frailes y un seglar (Fr. Tomás de Fuentes. Fr. Francisco de Molina, Fr. Pedro de 
Medina, Fr. Pablo de Trujillo y Fr. Tomás de Berlanga. Desconócese el nombre del 
seglar que les acompañó). Debió arribar a Santo Domingo a últimos de diciembre 
de 1510 o comienzos del año siguiente. 
 
 
El tercer grupo parte de España por marzo de 1511. Lo forman 6 frailes (Fr. Lope 
de Gaibol, Fr. Hernando de Villena, Fr. Domingo Velázquez, Fr. Francisco de 
Santa María, Fr. Juan de Corpus Christi y Fr. Pablo de Carvajal). 
 
De este modo, a principios de 1511, quedaba cumplido el pago y el paso de 15 
frailes y el seglar. El otro seglar salió al iniciarse el verano de 1511. El pasaje 
destinado para el seglar número 3 –que no pasó por motivos que se nos ocultan- 
lo aprovechó para si el Padre Fr. Domingo de Mendoza, quien se hizo a la vela en 
el otoño de 1511. 
 
De manera que en el transcurso de un año (1510-1511) pasaron a La Española 16 
religiosos de la Orden de Predicadores y seglares,. Como puede verse, no se 
quebrantó el número de 18 a quienes la Corona sufragaba el viaje a las Indias. 
 
El P. Montesino, según hemos expuesto, pasó a estas tierras americanas 
formando el primer grupo de frailes. 
 
 
A él le encargó el vicario provincial que predicara los famosos Sermones del 
Domingo IV de Adviento e infraoctavo de Navidad en defensa de los derechos 
humanos de los tainos (21 y 28 de diciembre, respectivamente, de 1511). 
 
Todos sabemos que el P. Montesino marchó a España acompañado por el P. Fr. 
Lope de Gaibol, gran amigo del cardenal Cisneros, a verse con el monarca 
Fernando el Católico. Del “Memorial”, que leyó al soberano, hincado de rodillas, 
brotaron las Primeras Leyes de Indias, favorables en notable parte a los tainos 
antillanos. Sabemos que ellas fueron impresas, pero debieron serlo en tan exiguo 
número de ejemplares que no ha quedado ni uno solo para muestras. 
 
El P. Montesino, cumplida su misión en España, regresó a Santo Domingo, 
participando en el grupo misionero, como superior, que iría al primer ensayo de 



 45 

Evangelización pacífica que el P. Córdoba quería establecer en la Costa de Paria 
(litoral norte de la actual Venezuela en su porción más extrema hacia el oriente 
pegada casi a la isla de Trinidad). Pero Montesino enfermó gravemente al pasar 
con sus compañeros por la isla de Puerto Rico, motivo por el cual regresó a Santo 
Domingo, en tanto que sus coadjutores seguían su camino hasta la citada Costa 
de Paria. 
 
Aquí tomó parte en la llamada Junta de Santo Domingo, donde los encomenderos 
de nuestra isla pidieron al virrey y demás autoridades civiles y eclesiástica 
debatieran el tema de si las encomiendas debían otorgarse a sus beneficiarios 
como hasta entonces se había hecho, en los diferentes repartimientos, uno o 
varios, efectuados por cada gobernador, o si debían concederse a perpetuidad. 
Amparándose en que así sufrirían menos los indios al ahorrarles las amarguras y 
dolores que cada repartimiento les traía consigo, Montesino votó en favor de la 
perpetuidad. El disgusto que ello infligió al P. Córdoba, que por aquellos mismos 
días volvió de España, no es para descrito. Estudiando el asunto con 
detenimiento, la comunidad dominica de Santo Domingo abogó en el peor de los 
casos por una encomienda “indivisa”, es decir, por constituir pueblos de 
aborígenes, gobernados por un español de buena conciencia, donde el fruto del 
trabajo de ellos sería repartido en un número adecuado de encomenderos. La idea 
prosperaba con muchas dificultades. Agotada la paciencia, los dominicos 
radicalizaron entonces su postura y a principios de 1517 advirtieron en cuidadoso 
opúsculo que, para ellos, todo tipo de encomienda era intrínsecamente mala e 
injusta. 
 
En 1515 Montesino vuelve a España a reponer su quebrantada salud, de donde 
tornará dos años después, sumamente contento no sólo por su arrepentimiento de 
haber dado su voto a los partidarios de la perpetuidad de las encomiendas, grupo 
capitaneado por el juez de apelación u oidor, Lucas Vázquez de Aillón, sino 
porque en ese momento su hermano carnal, mayor en edad y profesor de la 
Universidad de Sevilla, Fray Reginaldo Montesino, dominico igual que él, estaba 
en España enarbolando bandera a favor de los nativos del Nuevo Mundo en 
compañía de un oscuro sacerdote, llamado Bartolomé de las Casas, muy querido 
en la comunidad dominica de La Española. Por eso vemos al P. Antonio 
Montesino firmar la carta conjunta de franciscanos y dominicos a Monsieur de 
Xèvres, omnipotente cortesano de Carlos I de España que tenía entre sus manos 
todos los asuntos indianos. 
 
A la muerte del P. Pedro de Córdoba (4 de mayo de 1521), será el P. Montesino, 
su gran amigo y compañero quien pronunciará la homilía en su oficio de sepultura 
(5 de mayo, domingo, fiesta de Santa Catalina de Siena). Y por designación de los 
Superiores Mayores será Montesino el sucesor del P. Córdoba como 
viceprovincial de los dominicos de las Antillas. 
 
Montesino toma entonces a pecho dos cosas en favor de Santo Domingo: la 
construcción del templo conventual de nuestra urbe primada y el traer 6 religiosos 
dominicos, becados por la Corona, para que aquí se dediquen a “estudiar y 



 46 

predicar”, que eran los dos fines para los cuales el Maestro de la Orden les había 
enviado a estas partes desde el principio. 
 
Montesino también levanta igualmente en forma el convento de su Orden de San 
Juan de Puerto Rico, pero no prosigue la obra del difunto y santo religioso Fr. 
Pedro de Córdoba entre los indígenas, de predicarles el Evangelio de manera 
pacífica. 
 
Al expirar su mandato como viceprovincial, el P. Montesino, con los Padres 
Antonio de Cervantes y Alonso de Estrada. Marcha en calidad de capellán en la 
expedición que el oidor de Santo Domingo, Lucas de Aillón, lleva a las hoy costas 
norteamericanas, más arriba de la península de La Florida. Aquella expedición fue 
un fracaso rotundo. Falleció el capitán general, Vázquez de Aillón, gran parte de 
las tripulaciones fueron asaeteadas por los naturales de aquella bahía en que 
habían anclado, y los pocos que a toda prisa hubieron de embarcarse nuevamente 
para librarse de segura muerte, naufragaron a vista de la costa de Puerto Plata y a 
punto estuvieron de ahogarse. 
 
Todo esto consta en una Información que más de tres décadas después hizo el 
primogénito del difunto Lucas Vázquez de Aillón, y que se conserva en el Archivo 
General de Indias. 
 
El P. Montesino se encamina con el nuevo viceprovincial, Fray Tomás de Berlanga 
hacia Francia, donde debería celebrarse el Capítulo o Asamblea General de los 
dominicos de todo el mundo donde estos frailes residían. Pero antes de llegar a su 
destino, el Maestro de la Orden falleció de repente, razón por la que hubieron de 
regresar a España en espera de nueva convocatoria para celebrar el Capítulo 
General. 
 
Bueno será advertir que cuando salieron de La Española Montesino y Berlanga, 
llevaban en sus mochilas todos los documentos de que les hizo depositarios la 
Real Audiencia de Santo Domingo para entregárselos personalmente al rey Carlos 
I, así como los que con idéntico destino les habían dado las ciudades y villas del 
interior de esta isla. Por cierto, hace la Real Audiencia de Santo Domingo 
admirable elogio de los dos religiosos que esta vez le servían como valija 
diplomática. 
 
Convocado el nuevo Capítulo General para junio de 1530 en Roma, allá se 
encaminaron Berlanga y Montesino. Llevaban como principal encomienda solicitar 
a la Asamblea General la constitución de la primera provincia dominica en el 
Nuevo Mundo, con sede en Santo Domingo. En efecto, por decreto de dicho 
Capítulo General fue establecida la primera provincia de dominicos en el Nuevo 
Mundo, llamada, al igual que la de los franciscanos, Provincia de Santa Cruz de 
las Indias, cuyo primer provincial fue el P. Tomás de Berlanga –futuro obispo de 
Panamá. El 30 de agosto de ese fausto año., 1530, el Papa Clemente VII confirmó 
tan noble decisión del Capítulo General mediante su Breve “Dilecti Fílii”. La nueva 



 47 

demarcación religiosa incluida en ella los conventos de Santo Domingo y de 
Puerto Plata, el de San Juan de Puerto Rico y el de México. 
 
 
Del año 1532 es el último documento, que yo conozca, del P. Montesino. Le sitúa 
en Rota(provincia de Cádiz, España), en la Casa de San Joaquín muy cercana a 
Sanlúcar de Barrameda, donde estaba el puerto de embarque de todos los que 
marchaban a las indias-. Ejercía el cargo de examinador de los frailes dominicos 
que deseaban cruzar el Océano. Para saber si la licencia de su Superior era 
correcta, si estaba suficientemente preparado en prendas morales y doctrinales 
para su ministerio evangelizador en América y si el pasaje extendido por la Casa 
de la Contratación de Sevilla llenaba t todos los requisitos de las leyes exigían. 
Aquella Casa de San Joaquín, de Rota, había sido creada como residencia 
adonde debían ir a parar todos los frailes que marchasen a Indias o de éstas 
volviesen, a fin de librar al convento de San Pablo y al de Portaceli de Sevilla de 
los engorros, molestias, etc., que suponía la llegada, muchas veces imprevista, de 
grupos de dominicos que iban a embarcarse o venían de desembarcar. He aquí el 
postrer servicio de F. Antonio Montesino a su Orden de Predicadores. 
 
Eso de que murió “martyr in Indis” -como declaran que decía una anotación al 
margen de donde estaba escrita el acta de su profesión- no se ha visto confirmado 
por documentos ajenos a esa fuente. En vano he leído todos los restos de los 
juicios de residencia que a los Welzer, Federman, Spira, etc., se les hizo, ya que 
según algunos modernos glosadores –sin que se sepa de donde lo sacan- fueron 
estos alemanes o alguno de ellos quienes envenenaron al P. Antonio Montesino 
en Venezuela, porque allí se opuso enérgicamente a las tropelías que cometían 
con los nativos de aquella provincia malamente gobernada por tales teutónicos. 
Nada consta –repito- sobre esto en los restos que quedan de los juicios de 
residencia que se pasó a esos alemanes. Tampoco hay rastro de haber pagado la 
Corona el pasaje de Montesino después de 1532 rumbo a Venezuela. Ni siquiera 
se trasluce en qué columna de expedicionarios por el interior venezolano iba 
Montesino prestando sus oficios de capellán. 
 
Esto es todo cuanto puede decirse acerca de su supuesto martirio. Pero no dudo 
yo que Dios le habrá dado su gloria. 



 48 

APARECEN SELLOS ANTIGUOS DE PROVINCIA Y CONVENTO DE ORDEN 
DE PREDICADORES. 
 
 
(nota) El Caribe, 29-XI-1979 
 
A través de diversas fuentes históricas sabemos que la Provincia Dominicana de 
Santa Cruz de Indias, cuya capitalidad estaba en la Isla Española y en esta ciudad 
de Santo Domingo, poseía su propio escudo de armas. 
 
Tal escudo fue adoptado como distintivo de la nueva Provincia, posiblemente en 
su primer Capítulo Provincial, asamblea que tuvo lugar en esta urbe primada de 
América, el domingo de Pentecostés de |531. Pero la representación del escudo 
aludido se remontaba a cierto suceso acaecido entre 1516-1517, en el cual fueron 
protagonistas el venerable fray Pedro de Córdoba y un hermano lego. 
 
En efecto, hablando en 1650 acerca del convento dominico de esta ciudad de 
Santo Domingo el canónigo criollo, santodominguense, Luis Jerónimo Alcocer, 
refiere lo siguiente: 
 
“El Conuento y Yglesia es suntuoso y cabeca de la prouincia de Santa Cruz, que 
tomó esta advocación por vn milagro que Dios Nuestro Señor obró con el santo 
fr5. Pedro de Córdoua andando en la fundación de sus Conuento y predicando a 
los indios. Referiré el milagro breuemente, porque muchos lo omiten: Y van los 
españoles en aquel tiempo a la Tierra Firme y a las islas adiacentes a contratar 
con los indios, de que se sacaua gran prouecho temporal. Fue con ellos fr. Pedro 
de Córdoua a su contrato espiritual, en dos nabíos, a la ysla Margarita, adonde los 
indios los reciuieron al principio fingidamente con muestras de amistad, y quando 
les vieron descuidados dieron en ellos con sus armas y les mataron a todos. Fray 
Pedro de Córdoua y vn fraile lego que auía llevado en su compañía salieron 
milagrosamente de entre los indios con sendas cruces en las manos y se fueron 
huiendo hacia la marina, adonde hallaron una varca destrocada y sin árboles ni 
velas, y por irles en los alcances los infieles, sin más deliberación se entraron en la 
varca, que al momento se desuió de la riuera, y fue nauegando hacia esta Ciudad 
de Santo Domingo, adonde llegó en 24 horas, con auer más de docientas leguas 
de distancia; en estando deuiados de la riuera del mar, vieron en la proa de la 
varca vna Cruz que les seruía de árbol y en ella a Christo Señor Nuestro 
Crucificado y en la popa de la varca vieron sentado a Santo Domingo como que 
Gouernaua; Este milagro tiene vna prueba muy grande, demás de los autores que 
lo escriuen, que desde sus principios esta prouincia tiene por armas la pintura del, 
como yo lo e uisto muchas veces en el sello de la prouincia”. 
 
Tal es, según Alcocer, el origen del blasón de la Provincia Dominicana de Santa 
Cruz de Indias. Alcocer declara, además, haber visto personalmente el dibujo de 
ese blasón “en el sello de la Provincia”. 
 



 49 

Por su parte, el dominico español, fray Jerónimo Quintana, en su II° Parte de la 
Historia del Convento de San Esteban, de Salamanca, relata el mismo milagro, y 
concluye: 
 
“En memoria de este tan estupendo milagro tomó por armas y divisa aquella 
Provincia de la Española, que se llamaba de Santa Cruz, un bergantín con solo el 
mástil y una imagen de Cristo en la proa, y en la popa una de Nuestro Padre 
Santo Domingo, y dos frailes de su Orden puesto de rodillas junto al mástil” 
 
Afortunadamente para nosotros, en el Archivo General de Indias, de Sevilla 
(España), hay todavía documentos del siglo XVI que ostentan sellos coetáneos de 
placa con el citado escudo de la Provincia de Santa Cruz de Indias. Los 
mencionados sellos garantizan la veracidad del canónigo santodominguense 
Alcocer y del dominico español Quintana cuando describen las piezas del blasón 
religioso, como puede comprobarse por las fotografías que anexamos. 
 
Son sellos trabajados mediante fino cincelado a punzón en la matriz sigiladora. Su 
relieve en el papel está algo machacado por los muchos documentos que gravitan 
encima de ellos. Pero, en general, se hallan en bastante buen estado de 
conservación. De forma ovalada o almendrada, por efectos del estilo gótico, miden 
siete centímetros y medio de alto por cuatro de ancho. Los mejores ejemplares 
que nosotros hemos visto hasta ahora pueden contemplarse en el Archivo antes 
aludido, sección Santo Domingo, legajo 96, ramo 11°, número 62 y 67. 
 
La representación gráfica ostenta un bergantín –barco de un solo palo- navegando 
sobre unas olas. En la popa aparece santo Domingo de Guzmán con aureola 
sobre su cabeza, manos juntas ante el pecho en actitud de orar. De ellas brota 
una vara de lirios blancos. Santo Domingo de Guzmán no está gobernando el 
barco, ni sentado, como decía Alcocer. Mira, en cambio, a un Crucifijo, sitio en la 
proa. A los lados del único palo vénse dos frailes dominicos arrodillados 
contemplando a Jesús crucificado. De la cofa bajan simétricamente en plano 
inclinado cuatro cables. En derredor va una leyenda en latín con letras romanas: 
“PROVINCIA SANCTE CRUCIS IN INSULIS QUE PROCVL SVNT2”. Lo que en 
castellano quiere decir: PROVINCIA DE SANTA CRUZ EN LAS ISLAS LEJANAS. 
 
El escudo de armas correspondiente al sello debía ser ovalado, ya que la forma 
ovalada pertenece, en rigor, a los emblemas propios de las personas e institución 
es eclesiásticas por regla general. 
 
En este sentido, sobre campo de oro veríase un bergantín, sin velas, navegando 
en unas ondas de azur y plata. Una imagen de Jesús crucificado se advertiría en 
la proa. En cambio, en la popa aparecería santo Domingo de Guzmán son su 
hábito blanco y negro y en la actitud antes indicada. A ambos lados del único árbol 
de la nave, dos frailes dominicos arrodillados, con sus manos juntas ante el pecho, 
contemplarían el Crucifijo llenos de devoción. 
 



 50 

Tales son el escudo y el sello de la Provincia de Santa Cruz de Indias de la Orden 
de Predicadores. 
 
Otro sello, pero este no ya de la Provincia, sino del convento de Santo Domingo 
de esta urbe primada de América, ha sido admirado por nosotros en viejos 
papeles de finales del siglo XVI. Es también de forma ovalada o almendra doy de 
idénticas medidas que el anterior. Indudablemente uno y otro son obra del mismo 
artífice. 
 
En la mitad inferior, sobre unas ondas que rodean seis islas, yérguese una 
especie de pedestal o columna ochavada, (quizá un púlpito), simulando sillería 
bien labrada en sus tres paneles visibles, rematada por su propio capitel. Encima 
de éste hay un busto de Santo Domingo de Guzmán de frente. Un nimbo rodea su 
cabeza, cuyo cabello lleva el típico cerquillo. Mientras su mano derecha empuña, a 
modo de cetro, una cruz flordelisada, tan representativa de la misión y carisma de 
la Orden de Predicadores (“nosotros predicamos un Mesías crucificado”), la 
izquierda sostiene una vara de cinco lirios blancos igualmente figurativa del 
Patriarca de los dominicos (“el justo germinará como el lirio”). La leyenda latina, 
con letras romanas, entre minúsculas flores de lis y otros adornos, reza así: 
“DICITEP C-IN INSVLIS QVE PROCVL SVNT”. Lo cual, desarrollado, suena de 
este modo: DICITE PRAECO IN INSULIS QUE PROCUL SUNT. Es una cita 
bíblica. Se trata de la segunda parte del versículo 10, capítulo 31, del libro del 
profeta Jeremías, según la Vulgata Latina. Integro dicho versículo, ha sido 
traducido del original de este modo: “Oid, naciones, la Palabra de Yahvé, dadla a 
conocer a las islas lejanas”. 
 
Este sello, propio del convento de Predicadores más antiguo del Nuevo Mundo, 
constituye otro ejemplar soberbio de la sigilografía colonial dominico-Dominicana. 
 
Conviene observar, sin embargo, que tanto el sello de la Provincia como el de 
nuestro vetusto convento dominico presenta idéntica configuración al que 
antiguamente usó la Primera Universidad de América, tal y como hoy lo 
conocemos. Sobre todo, la similitud con el del convento es, a nuestro entender, 
demasiado grande, ya que sobre él, y con poca imaginación, se pueden establecer 
perfectamente las tres divisiones que ostenta el universitario en su campo. 
 
Un sello hermoso por su sencillez corresponde al obispo de Tierra Firme, fray 
Tomás de Berlanga O.P., prior de nuestro viejo cenobio capitaleño y primer 
provincial de la Provincia de Santa Cruz de Indias. Va formado por el mismo 
emblema de la Orden de Predicadores, cruz blanca y prieta sobre campo jironado 
de plata y sable, excepto que en la punta lleva un cordero asentado. 
 
El sello de los priores fray Hernando de Carvajal, fray Francisco Pacheco, fray 
Diego de Carvajal y el del vicario general, fray Hernando de San Pedro Mártir es, 
simplemente, el de lábaro flordelisado sobre ocho jirones. 
 



 51 

De campo jironado con cuatro estrellas en sotuer es el de fray Jerónimo de 
Santander y Lazcano. 
 
Singular, por todos conceptos –se trata de una verdadera y exquisita filigrana 
plateresca en miniatura-, surge el sello del provincial fray Juan de Manzanillo. Dos 
perros afrontados, en actitud rampante, sostienen con sus bocas dos enormes 
hachos prendidos. Estos van dispuestos de tal modo, que hacen del escudo un 
blasón aparentemente calzado. En jefe, una estrella –símbolo también de santo 
Domingo de Guzmán-. En punta, una calavera. En derredor del óvalo una 
microscópica leyenda: “VERITAS LIBERABIT VOS”. LA VERDAD OS HARA 
LIBRES. En NUESTRA opinión, se trata de uno de los sellos de placa de 
composición más perfecta que hayamos visto. 
 
Otros sellos personales de ciertos frailes dominicos que en nuestro secular 
convento capitaleño alcanzaron el grado de Maestro en Teología o de 
Predicadores Generales no presentan ya los signos emblemáticos de la Orden, 
sino el de sus propios linajes familiares. 
 
No será ocioso advertir que el sello más antiguo de placa pertenece al venerable 
fundador de nuestro viejo cenobio dominico, fray Pedro de Córdoba, según puede 
verse en una de sus cartas fechada el 30 de mayo de 1517. Pero conviene 
precisar que tal sello de placa, de 1517, no lleva el escudo de la Orden de 
Predicadores, como había escrito el llorado catedrático sevillano Manuel Giménez 
Fernández con demasiada precipitación, sino una simple cruz latina. 
 
Antes de terminar estas líneas deseo declarar que ya tenemos recogidos y 
fichados los sellos de nuestro cabildo catedralicio, convento de San Francisco, 
Monasterio de Santa Clara, el de los oficiales Reales, el de algún que otro 
arzobispo, obispo o canónigo dignidad de nuestro templo primado, y, por 
supuesto, los de varios personajes relevantes que aquí vivieron en el siglo XVI. 
Los daremos a conocer cuando hayamos completado su reproducción fotográfica 
o sus dibujos. 
 
Creo sería buena idea representar en bronce los antiguos sellos de la Provincia 
Dominica de Santa Cruz de Indias, de nuestro vetusto convento de Santo 
Domingo y el de la Universidad Primada de América, para adorno del claustro 
monástico de la vieja “Casa de Apóstoles”, como gustaba llamarla Pedro 
Henríquez Ureña. Tales sellos no dejan de ser un monumento dominico histórico 
de gran valor para los anales de la antigua Española. 



 52 

MÉNSULAS DE IGLESIA DEL CONVENTO DOMINICO FORMAN UN 
REPERTORIO DE NOTABLES VARIEDAD 
 
 
(nota) El Caribe, 2 de Marzo de 1985, Pág. 4. 
 
 
Una de las características del arte que brinda la iglesia del Convento es la notable 
variedad existente en sus ménsulas. Me refiero a esos apoyos de piedra que en lo 
alto de los muros o en lo alto de los rincones recogen la carga de los nervios que 
sostienen las bóvedas. Frente a la monotonía con que este elemento estructural 
suele aparecer en nuestros templos coloniales, el variado repertorio de la iglesia 
de los dominicos encandila al visitante cuyos ojos saben fijarse en los detalles que 
el arte ofrece aquí o allá. 
 
Comúnmente hay una ménsula para cada haz de nervios; pero hay cuatro puntos 
dentro del templo en que tres ménsulas adyacentes recogen otros tantos pesos 
que bajan de la cubierta en ojiva. Se encuentran en los brazos del crucero. 
 
De acuerdo a los motivos que esas ménsulas presentan labrados podemos 
clasificarlas en cinco grupos: geométricas, vegetales, animales, antropomórficas y 
heráldicas. 
 
Las ménsulas trabajadas con motivos geométricos suelen ser excesivamente 
sobrias. Las que de ellas corresponden al gótico tardío muestran, de ordinario, tres 
estratos de picos hacia fuera que se contraponen entre sí, de manera que por 
regla general al pico del estrato inferior corresponde en el superior una curvatura, 
y a ésta, en el que está encima, otro pico. Así pueden verse dos en la sacristía. En 
cambio, en la antesacristía tenemos una médula en que esos estratos picudos son 
paralelos. 
 
Las ménsulas pertenecientes al estilo renacentista plateresco semejan más bien la 
semicorola de una margarita a punto de abrirse. Abundan mucho en el templo 
conceptual a que nos estamos refiriendo. 
 
Ya aludimos antes a una cosa chocante en extremo, a saber: una conjunción o 
agrupación de tres ménsulas seguidas, destinadas a recoger los nervios de dos 
tramos de bóvedas colindantes y el arco formero que a ambas separa. Con el 
agravante de que el apoyo para este arco formero es siempre de tamaño menor 
que el de sus colaterales, cuando debía ser igual o mayor. 
 
Presentan una desconcertante variedad decorativa. Veamos un caso. En el brazo 
norte del crucero, contemplamos en dicho agrupamiento trimensular una primera 
ménsula qué lleva escudo de armas con soportes, otra, en medio, poligonal con 
bolas minúsculas –ambas de gótica factura y raigambre-, siendo la tercera la que 
parece dar la impresión de los pétalos oblongos de la margarita, obra del 
plateresco. ¡La mezcolanza campea por sus respetos! 



 53 

 
Las que corresponden en el brazo meridional del crucero a las que acabamos de 
describir –llevan la corola de la mencionada flor- son plenamente uniformes, si 
bien la del medio tiene un pequeño apometado que acentúa su gracia. 
 
En la antesacristía existe una ménsula fina, digna de atención. En ella, bajo las 
angulosidades y curvas de los estratos inmediatos a la recepción de la carga de 
los nervios, puede verse, entre espiras lisas, un tanto abultadas, unos hermosos 
hilos de perlas, dispuestos también en espiral, similares a los que adornan las 
coronas de los barones, pero al revés, o sea, en posición diagonal, de noreste a 
suroeste. Es un bello ejemplar, quizá de lo más primitivo que se hizo en el templo. 
Su procedencia es netamente andaluza, como puede comprobarse visitando la 
sala capitular de la Cartuja granadina, y comparando mentalmente un espécimen 
con otro. 
 
Las ménsulas con motivos vegetales abundan mucho. 
 
Hay algunas con zarcillos de granadas, claramente definidas, ornamento que 
aparece en ciertos monumentos hispanos aun antes de la conquista del reino 
granatense, como por ejemplo, en los antepechos del claustro del monasterio de 
San Antonio el Real de Segovia, que fue antes palacio de Enrique IV de Castilla 
(1454-1474). Las granadas no vuelven a verse en ningún otro monumento colonial 
de Santo Domingo. 
 
Más común es el adorno de hojas de parra con racimos de uvas, que ofrece otra 
ménsula en el mismo lugar (antesacristía), u otro con una corona de mirto, 
acostada, que allí mismo puede contemplarse en otro apoyo. Interesante es, ya en 
la sacristía, otra ménsula que lleva sus flores y un trébol trabajados en todos sus 
elementos, hojas, pétalos y tallos, con tanta profundidad como si su artífice 
hubiese pretendido hacerlos exentos de su misma base de piedra. 
 
Los apoyos de las tribunas laterales junto al coro alto, destinadas a albergar los 
órganos, muestran ejemplares de animales, algunos de carácter quimérico, otros 
reales. Son fruto del estilo plateresco. 
 
Esparcidas por el templo vemos aún otras ménsulas que ostentan algo parecido a 
diferentes serpientes que entre sí se enroscaran; tal vez quieran representar las 
célebres cuerdas con el nudo gordiano. Hasta se da el caso –ángulo sureste del 
brazo meridional del crucero-, de que uno de esos apoyos, por haber sido en mala 
hora raspillado, semeja un capital de tipo califal, donde el fondo de la decoración 
se muestra hondamente excavado, como labrado a trépano. 
 
Netamente antropomórfica es una ménsula que el curioso aún puede ver en el 
ángulo de la sacristía que está más inmediato a la puerta que sale al altar mayor. 
Lleva en su centro un, rostro humano con aspecto fantasmal. Calvo, de ojos 
inexpresivos, de mentón afiliado, fluyen de su boca entreabierta por ambas 
comisuras labiales los dos cabos de una especie de mordaza, que eran recogidos, 



 54 

a su vez, por dos figuras laterales semihumanas de tipo quimérico. Así lo vimos 
cuando llegamos a este país (1954). Limpiezas realizadas con poco cuidado hace 
once o doce años en esta ménsula, desvirtuaron los extremos de la mordaza, así 
como las quimeras de cabeza y torso humanos que tiraban de ella o acaso cogían 
sus puntas. Es un ejemplar muy raro. Muy de cerca nos recordaba otro parecido 
que se halla en la catedral vieja de Plasencia (Cáceres, España). Desconocemos 
por completo su simbología. 
 
Las ménsulas de carácter heráldico, que por aquí y por allá presenta el templo 
dominico de esta ciudad primada, son francamente bellas. Se encuentran en tres 
sitios: en el sector oriental del brazo norte del crucero, en la capilla de Santo 
Tomás de Aquino (inmediata al brazo sur del crucero) y en la capilla del Rosario. 
 
Soportes (leones o dragones) y tenantes (niños), bien caracterizados, aguantan, 
en el primer lugar que acabamos de señalar, el escudo con el castillo sobre ondas 
de agua, siniestrado de un león rampante y teniendo una estrella en jefe, peculiar 
de los Caballeros de Extremadura; o el de las cinco veneras de los Pimentel; o el 
del grifo de los Agüero; o el de las tres bandas de veros de los Monroy. 
Corresponde a la familia de don Hernando Caballero, y de su hijo, el contador 
Álvaro Caballero; cuya lápida sepulcral todavía se conserva, y de otros inmediatos 
descendientes suyos. 
 
El contador Álvaro Caballero fue, en opinión de Fr. Cipriano de Utrera, el munícipe 
de la época colonial que con más desinterés trabajó por el bien de la ciudad del 
Ozama. 
 
En la capilla de Santo Tomás de Aquino, leones rampantes soportan los 4 
cuarteles del escudo familiar del secretario del virrey Diego Colón, a saber, don 
García de Aguilar, escudo que se halla aglutinado o completo con esos mismos 
cuarteles, en la clave central de la bóveda. Se lee así: 1) El águila explorada de 
los Aguilar.- 2) Las ondas de los Vargas.- 3) Cuartelado a su vez, con las armas 
propias de los Acevedo, castellanos: a) y d) un cabo.- b) y c), un lobo pasante. 
 
Este don García de Aguilar tenía bien cercana al convento de los predicadores, su 
espléndida morada. A su capilla perteneció también la enorme lápida funeraria que 
a principios de siglo fue trasladada al centro de las gradas que permiten la subida 
desde la nave al presbiterio. 
Finalmente, las ménsulas de la espléndida capilla del Rosario muestran dos 
minúsculos escudos de la Orden de Predicadores, correctos y completos. 
 
Como el paciente lector habrá podido deducir de estas mal pergeñadas líneas, los 
apoyos de las bóvedas ojivales de la iglesia del Convento ofrecen un rico y variado 
repertorio de motivos ornamentales que no se encuentran en ninguna otra iglesia 
colonial del área del Caribe. 
 



 55 

VARIAS CASAS VECINAS AL CONVENTO DOMINICO SE CONSTRUYERON 
EN PRIMERA MITAD DEL XVI 
 
 
(nota) El Caribe, 10 de Agosto 1985, Págs. 8 y 9 
 
 
La construcción de edificios, vecinos al convento de Santo Domingo, se inició en 
época algo temprana. Ya en 1535 hacía un tiempo que tenía construida su propia 
morada en la esquina de la Hostos con la Padre Billini el ilustre señor don Melchor 
de Castro, escribano de minas. 
 
En la fecha señalada (1535) el citado Melchor ordenó hacer una probanza para 
que el rey le concediera privilegio de hidalguía en atención a sus buenos servicios 
y méritos. Reducíanse éstos, rigurosamente hablando, a dos: a ser él uno de los 
que a sí mismos se consideraban “antiguos pobladores de la isla” y a haber 
tomado parte en la persecución y captura de unos negros que se fugaron del 
ingenio del Almirante, don Diego Colón, y tras cometer diversas tropelías, algunas 
de ellas con derramamiento de sangre de ciertos inocentes, viéronse obligados a 
presentar batalla o escaramuza a sus perseguidores en la madrugada del 28 de 
diciembre de 1522. 
 
En la nombrada probanza de 1535, Francisco Dávila, que solía tener muy buena 
memoria, afirma que: 
 
“...Melchor castro..., ha labrado de piedra, haciendo casas en tres partes desta 
cibdad en casas que estaban comenzadas a hazer, e que le vido que en vn solar 
hizo otra casa de piedra dende los cimientos fasta la acabar, todas las quales que 
así labró... fueron buenos edeficios para habitar en ellas personas bien”. 
 
Juan Mosquera nos aprecia el asunto un poco más, ya que indica el sitio donde se 
erguían, por lo menos dos, de esos inmuebles: 
 
“sabe que el dicho Melchor de Castro ha labrado en esta cibdad ciertas casas de 
piedra..., e que de dos pares de casas se acuerda que ha labrado y edeficado, que 
son harto buenas casas, las vnas que están en la calle de la Contratación, y las 
otras junto al monasterio de Santo Domingo desta dicha cibdad”.  
 
Todavía no he podido comprobar si esa vía pública que ahí se llama calle de la 
Contratación corresponde a la vía de Las Damas o al tramo de la actual Mercedes, 
desde su arranque en Las Damas hasta el corazón de Las Cuatro Calles. En 
documentos más antiguos consta precisamente que ese tramo inicial de Mercedes 
formaba parte de Las Cuatro Calles y era denominado a veces como “una de Las 
Cuatro Calles”. 
 
En cambio queda claro que la vivienda de don Melchor de Castro se hallaba “junto 
al monasterio de Santo Domingo”. 



 56 

 
Bartolomé Alonso es el que atestigua: 
 
“... que especialmente se acuerda agora de dos pares de casas que el dicho 
Melchor de Castro ha edificado en esta dicha cibdad en la calle de la Contratación 
e al cantillo junto al monesterio de Santo Domingo desta dicha cibdad”. 
 
Con esta postrera precisión resulta evidente que una de las buenas moradas 
construidas por don Melchor de Castro es la sita en la esquina de Padre Billini con 
Hostos. 
 
Esta inmediación al convento dominico fue lo que debió causar la amistad de don 
Melchor con los frailes hijos de Santo Domingo, hasta el punto de que él y su 
familia eligieron su sepultura en el templo conceptual de la Orden de 
Predicadores. 
 
La espléndida vivienda que sigue en la acera norte de la vía pública que ostenta el 
preclaro nombre del Padre Billini es, a buen seguro, la casa de don García de 
Aguilar, secretario del virrey Diego Colón y ayo de su hijo, Luis Colón. Es una 
vivienda que puede ser considerada como típica de nuestro siglo XVI. Con razón 
supo elogiarla y analizarla con la frialdad del investigador nato y neto, el 
historiador alemán, Erwin Walter Palm. 
 
Sólo tengo como fundamento para identificarla el hecho de que, declarando en 
cierta causa el propio García de Aguilar, aseguraba que desde su vivienda podía 
ver a cierto individuo “que estaba retraído”, o sea, acogido al derecho de asilo, en 
el Convento. Ahora bien, la morada mejor desde donde podía contemplar a ese 
retraído sujeto, era precisamente ésa, que hace pared al medio con la de don 
Melchor de Castro. Su empaque señorial, su distribución, su elegante y pequeño 
patio, sus amplias habitaciones hacen de ella un hogar digno de quien ostentaba 
el cargo de secretario del primer virrey del Nuevo Mundo. 
 
Al igual que Melchor de Castro, este vecino suyo don García de Aguilar construyó 
a sus expensas una capilla propia en la iglesia conceptual de los dominicos, como 
lo pregonan, entre otras ejecutorias, sus escudos familiares. Aún subsiste la 
enorme losa de buen mármol que cerraba la boca de la bóveda sepulcral de su 
capilla. 
 
Continuaba luego la vivienda de don Diego de Illescas, suegro del escribano y 
notario apostólico, Diego de Herrera, y hombre de paz y bien. Hoy presenta su 
fachada bastante desfigurada por tratamientos “modernistas”. 
 
“Bien lo reconoce un texto de 1554, en que evocando cierto suceso que en una de 
ellas tuvo lugar el 24 de junio de 1549, dice así: 
“Si tienen noticia de las casas nuevas en que el dicho Francisco Bravo vivía, que 
son en la calle del monasterio de Santo Domingo, y de las casas del capitán Peña, 
que están al canutillo frontero a la casa donde bibía Francisco Tostado...” etc. 



 57 

 
Aparte de esta mención de las tres “casas nuevas” en ese lado de la Padre Billini y 
de saber quienes las habitaban (el citado Francisco Bravo, Lázaro López de 
Salazar y el capitán Alonso de Peña, sustituido éste más tarde a causa del 
arrendamiento por el cirujano, licenciado Gutiérrez), el texto que acabamos de 
aducir tiene la importancia de que nos habla con claridad meridiana “dela casa 
donde vivía Francisco Tostado”, en este sector de la ciudad, aludiendo con ello a 
la única vivienda que entonces existía en esa cuadra, poseedora de la ventana 
ojival más bella que tenemos en nuestro Santo Domingo colonial. Este dato 
confirma que dicha casa de Tostado existía antes de mediar el siglo XVI. Lo cual 
corrobora la opinión de Walter Palm, cuando escribe: “La casa parece ser de la 
tercera década del siglo (XVI)”. 



 58 

 
Notas de la segunda parte: 
 
LA FECHA DE LLEGADA DE LOS PRIMEROS FRAILES DE LA ORDEN DE 
PREDICADORES AL NUEVO MUNDO 
 
(1) Historia de las Indias. Tomo II. Fondo de Cultura Económica. Edic. de Agustfn 
Millares Carlos y Estudio preliminar de Lewis Hanke. 2.a edic. México 1965 Libr. II 
Cap. LIV, p. 381 y ss. 
(2) Ibíd., p. 381. Lo mismo consta, por lo menos para su época de estudiantado, 
respecto de fray Domingo de Mendoza y fray Reginaldo Montesino, hermano este 
último de fray Antonio Montesino. En una relación sobre el Capítulo Provincial de 
Ávila, de 1496 se lee: «De estudiantes no sacerdotes assignaron al mismo 
(convento de Ávila) al venerable fray Domingo de Mendoza y Loaysa y a fray 
Reginaldo Montesino o de Córdova». Apéndice al Acta del Capítulo de Ávila de 
1496. Archivo Dominicano. Instituto Histórico Dominicano de San Esteban. 
Anuario, n.° l. Salamanca, 1980, p. 138. 
(3) Historia de las Indias, ob. cit., Tomo II, p. 381. 
(4) Cfr. Obras escogidas de Fray Bartolomé de las Casas, vol. II. Texto fijado por 
Juan Pérez de Tudela y Emilio López Oto. Estudio Crítico preliminar y edición por 
Juan Pérez de Tudela Bueso. B.A.E. Tomo XCVI. Edics. Atlas. Madrid, 1961, p. 
253. 
(5) Obras escogidas de Fray Bartolomé de las Casas, vol. III. B.A.E. Tomo CV. 
Madrid, 1961, p. 340. 
(6) Obras escogidas de Fray Bartolomé de las Casas, vol. IV, ob. cit., p. 378. 
(7) A.G.I. Contratación 4.674, 2.° Libro Mauual, fol. XIX v., último asiento de dicho 
folio. Vid. también José Castro Seoane, “Aviamiento y catálogo de religiosos 
misioneros que pasaron a Indias y Filipinas en el siglo XVI”. Revista «Missionalia 
Hispánica». Año XIII, n.° 37 (1956), Separata de la misma Revista, p. 46. 
(8) Fray Pedro de Córdoba murió en 1521 en la fecha indicada genéricamente por 
Las Casas: «a tantos de mayo, víspera de santa Catalina de Sena». Y fue 
enterrado en el convento dominico de la ciudad de Santo Domingo al día 
siguiente, domingo, fiesta de santa Catalina de Sena. Ahora bien, la fiesta de la 
santa senense, desde su canonización a mediados del siglo XV hasta 1632, se 
celebraba el primer domingo de mayo. Era, pues, fiesta movible. Como Las Casas, 
al relatar años después 1a muerte de fray Pedro de Córdoba no recuerda con 
exactitud el día de la fiesta de santa Catalina y la víspera de él del año 1521, cauto 
y prudente escribe «a tantos dé mayo, víspera de santa Catalina de Sena», etc. La 
víspera y festividad da la santa senense cayeron en el año 1521 a 4 y 5 de mayo. 
Por tanto, fray Pedro murió el 4 de mayo de 1521 y fue enterrado al día siguiente, 
domingo, 5 de mayo. 
(9) Fray Pedro de Córdoba, Doctrina Cristiana para instrucción y información de 
los indios por manera de historia. Publicaciones de la Universidad de Santo 
Domingo, vol. XXXVIII. Edic. facsímil. Ciudad Trujillo [Santo Domingo]. 1945, pp. 1 
y 63. 



 59 

(10) Cfr. Historia de la fundaaión y Discurso de la Provincia de Santiago de México 
de la Orden de Predicadores. 3ª edic. Editorial Academia Literaria. México 1955, p. 
26. 
(11) Historia General de las Indias Occidentales y Particular de la Gobernación de 
Chiapa y Guatemala, vol. I. B.A.E. Tomo CLXXV. Edics. Atlas. Madrid, 1964, p. 
135. 
(12) Historia de la Provincia de San Antonio del Nuevo Reino de Granada (1701). 
Edic. de Parra León Hermanos. Caracas, 1930, p. 15. 
(13) Historia General de los hechos de los castellanos en las Islas y Tierra Firme 
del Mar Océano. Tomo II. Edit. Guarania. Buenos Aires, 1944, p. 115. 
(14) Edic. del P. Fray Justo Cuervo. Tomos I, II y III. Salamanca, 1915. 
(15) Emilio Rodríguez Demorizi, Relaciones Históricas de Santo Domingo, Vol. I. 
Edit. Montalvo. Ciudad Trujillo [Santo Domingo], Rep. Dominicana, 1942, p. 242. 
(16) Tomo I. Publicaciones del Museo de las Casas Reales. Santo Domingo, 1975, 
p. 165. 
(17) A. de Meyer, O. P. Registrum litterarum Fr. Thomae de Vio Cajetani O.P., 
Magistri Ordinis. 1508-1513. Romae 1935, nº 29. Citado por Vicente Beltrán de 
Heredia, O P. La autenticidad de la bula «In Apostolatus culmine», base de la 
Universidad de Santo Domingo, puesta fuera de discusión. Publicaciones de la 
Universidad de Santo Domingo. Serie IX vol. XCIX, nº 3. Ciudad Trujillo [Santo 
Domingo], R.D., 1955, p. 37. 
(18) Prueba de ello son los numerosos títulos de vecindad en Indias que durante 
los primeros años de la penetración hispana (1502-1509), y aún después, eran 
expedidos por el propio rey a cuantos marchaban a la isla Española, único centro 
colonizado en aquel entonces (A.G.I. Indiferente General 1961, lib. 1, folios 17 v., 
40, 43, 49 v., 60 v., etc. Ver también José Mª Chacón y Calvo, Cedulario Cubano. 
Colecc. de Docums. Inéditos para la Historia de Hispano-América. Tomo VI. 
Madrid (s.f.), doc. LIX, p. 235). 
(19) A.G.I. Indiferente General 1961, lib. 1, fol. 121. Contratación 5.089, lib. 1, fol. 
32. Vid. igualmente José Mª Chacón y Calvo, ob. cit., doc. XXXV, p. 135. 
(20) «EL REY.-Don Diego Colón, nuestro almirante y gobernsador de las Yndias: 
La horden de santo Domingo enbía a la ysla Española quinze frayles para las 
cosas del seruicio de Nuestro Señor; y porque ya veys quantas Razones (hay 
para) que estos sean bien tratados, por ende, yo vos mando y encargo que mireys 
mucho por ellos y les hagays dar casas o otra parte en que estén o qual convenga 
para su manera (de vida), y en todo lo que ouieren menester los ayays muy 
recomendados, que en ello plaser e  seruicio recibiré.-De Valladolid, a XXVI de 
hebrero de DIX años.- YO EL REY: Refrendada, Conchillos» (A.G.I. Indiferente 
General 1961, Lib. I, fol. 122). 
(21) Únicamente conozco para estas fechas tan tempranas el caso de fr. Tomás 
de Toro O.P. Se registró solo para pasar a la Española -de hecho, según otras 
fuentes históricas, pasó- el 14 de octubre de 1511 (cfr. Cristóbal Bermúdez de la 
Plata, Catálogo de Pasajeros a Indias [1509-1534]. Vol. 1. Sevilla, 1940, n° 385, 
p.27). Fr. Tomás de Toro no pertenencía el grupo de los quince primeros 
dominicos que llegaron al Nuevo Mundo. Llegó poco después de éstos. 
(22) Teniendo ante los ojos diferentes datos del A.G.I. Contratación 4674, II Libro 
Manual, nuestros quince religiosos marcharon a Indias en tres grupos. 



 60 

GRUPO I: Sale, a más tardar, en agosto de 1510. Va integrado por los 4 
frailes fundadores (el vicario provincial fr. Pedro de Córdoba, fr. Antonio 
Montesino, fr. Bernardo de Santo Domingo y fr. Domingo). 

Grupo II: Marcha a fines de 1510. Compónenlo 5 frailes y 1 seglar (fr. 
Tomás de Fuentes, fr. Francisco de Molina, fr. Pedro de Medina, fr. Pablo de 
Trujillo y fr. Tomás de Berlanga. Desconócese el nombre del seglar que les 
acompañó). 

GRUPO III: Parte por marzo de 1511. Lo forman 6 frailes(fr. Lope de Gaibol, 
fr. Hernando de Villena, fr. Domingo Velázquez, fr. Francisco de Santa María, fr. 
Juan de Corpus Christi y fr. Pablo de Carvajal). 

De este modo, a principios de 1511, quedaba cumplido el pago y el paso de 
15 frailes y 1 seglar. El otro seglar salió al comenzar el verano de 1511. El pasaje 
destinado para el seglar número 3 lo aprovecharía para sí el P. fr. Domingo de 
Mendoza. quien se hizo a la véla en el otoño de 1511. 

De manera que en el transcurso de un año (1510-1511) pasaron a la 
Española 16 religiosos de la Orden de Predicadores y 2 seglares. Como puede 
verse, no se quebrantó el número de 18 a quienes la Corona sufragaba el viaje. 
(23) Archivo de Protocolos de Sevilla. Escribanía de Manuel Segura. Año 1510. 
Ofício IV, Libro III, fol. 1812. Vid. también Documentos Americanos del Archivo de 
Protocolos de Sevilla. Instituto Hispano-Cubano. Tomo IV, n° 71. Madrid, 1935, p. 
20. 
(24) A. de Meyer O.P., ob. cit., n. 30 y ss. Vicente Beltrán de Heredia, ob. cit., p. 
37. 
(25) El mimo sujeto a quien posteriormente, año 1517, fray Pedro de Córdoba 
enviará recuerdos desde la Española (cfr. Vicente Rubio O.P.., “Una carta inédita 
de fray Pedro de Córdoba”. Revista «Communio». Studium Generale O.P. Sevilla 
(España). Vol. XIII. 1980, p. 424. 
(26) A. de Meyer O.P., ob. cit. Beltrán de Heredia, ob. cit., p. 37. 
(27) José Castro Seoane, “Aviamiento y catálogo de religiosos misioneros que 
pasaron a Indias y Filipinas en el siglo XVI”. Rev. «Missionalia Hispanica». Año 
XIII, n° 37. Madrid, 1956. Separata de la Revista, pp. 46 y 47. 
(28) “Aviamiento y catálogo da religiosos misioneros que pasaron a Indias y 
Filipinas en el siglo XVI”, ob: cit., p. 124. 
(29) Fr. Alberto Ariza. O.P., Misioneros dominicos de España en América y 
Filipinas en el siglo XVI. Bogotá, 1971, pp. 15-16. Fray Bartolomé dé las Casas y 
el Nuevo Reino de Granada. Bogotá, 1974, p. 63, n° 3. Esta idea la recoge fr. José 
Luis Espinel O.P. en su magnífico libro San Esteban de Salamanca. Historia y 
Guía (siglos XIII-XIX). Edit. San Esteban, Salamanca, 1978, p. 40, nota 54. 
(30) Estos mismos apelativos llevan, de letra muy posterior, en sus cubiertas. 
(31) Son éstos: «1, 2, 3, ?, 22, 26, 27, 28, 29, 30, 31, ?». Con laudable acierto, han 
sido encuadernados por orden de la dirección del Archivo General de Indias. 
(32) Esta manera de consignar el pago que se hace a fr. Pedro de Córdoba, tal 
como aquí aparece en el Libro Mayor, pasará estereotipada a otros ejemplares, 
como enseguida veremos. 
(33) A.G.I. Contratación 5.089, lib. I, fol. XXXII. 
(34) Esto aparece expresamente legislado ya en la ampliación de las Ordenanzas 
Primeras para dicha Casa de la Contratación, ampliación que fue promulgada en 



 61 

Monzón, el 15 de junio de 1510. Cfr. Co. Do In. II V, ordenanza n° l, p. 212. 
Ernesto Schäfer, El Consejo Real y Supremo de Indias. Tomo I. Sevilla, 1935, p. 
15. 
(35) Co. Do. In. I 35, pp. 139 y ss. Ernesto Schäfer, ob. cit., p. 10. Francisco 
Morales Padrón, Historia de América. Manual de Historia Universal, tomo VI, 
Espasa Calpe, S. A. Madrid, 1975, p. 392. Clarence H. Haring, Comercio y 
Navegación entre España y las Indias en la época de los Habsburgos. Fondo de 
Cultura Económica. México, 1979, p. 3. Vid. el mismo José Castro Seoane, ob. cit. 
p. 1. 
(36) Co. Do. In. I 35, pp. 139-155; II V. pp. 29-42. Ernesto Schäfer, ob. cit., pp. 10-
11. 
(37) Ernesto Schäfer, ob. cit., p. 12. 
(38) A.G.I. Contratación 5.089, lib. I, fol. 8. 
(39) José Mª Chacón y Calvo, ob. cit., doc. XLIX, p. 207. Nos estamos refiriendo 
solamente al punto concreto de la construcción material de iglesias y conventos, 
no a su organización ministerial o administrativa, materia sobre la cual una vez el 
rey había dicho a don Diego Colón, en las Instrucciones de gobierno que en su día 
le diera, que procurase que las iglesias estuviesen bien provistas de clérigos y 
sacristanes y que su ministerio fuese pagado de la masa de los diezmos (cfr. José 
Mª Chacón y Calvo, ob. cit., doc. XXXVII, pp. 141-142). 
(40) Ibíd., doc. LXIV, pp. 273-274. 
(41) Ibíd., doc. LXI, p. 239. 
(42) Ibíd., doc. LXI, p. 239. 
(43) Atentos únicamente a sacar oro o descubrir nuevos yacimientos de este metal 
en la Española o en las islas cercanas (Puerto Rico y Cuba), los colonos no 
querían gastar sus dineros en construir moradas de piedra; se contentaban con las 
de madera que, para el clima tropical, resultaban frescas. De ahí que algunos de 
los canteros enviados por el rey, al no encontrar suficiente trabajo entre los 
colonizadores, se volvieran a España (cfr. A.G.I. Indiferente General 419, lib. I, f 
ols. 202 v. n 203 r. y v.). La Catedral de Santo Domingo no se comenzó hasta 
1523, no obstante tener el solar bendecido desde 1514 y puesta la primera piedra 
en 1521. En el convento de San Francisco la iniciativa privada de Francisco de 
Garay construyó la capilla mayor de su iglesia con exiguas proporciones después 
del huracán de 1508, como la de Pedro Gallego se aplicó a edificar allí mismo una 
capilla lateral para el Santísimo Sacramento entre 1510-1511, ajena a 
preciosismos arquitectónicos. Como se verá, poco podían hacer los canteros en la 
Española. Menos mal que a los que se quedaron los empleó el virrey en la 
construcción de su palacio y algún que otro particular en la edificación de sus 
recias y sencillas moradas. Vid. Erwin Walter Palm, Los monumentos 
arquitectónicos de la Española. Tomo I. Publicaciones de la Universidad de Santo 
Domingo. Ciudad Trujillo [Santo Domingo], R. D. 1955, p. 87 y Tomo II, p. 26. 
(44) Gonzalo Fernández de Oviedo, Historia General y Natural de las Indias, vol. I. 
B.A.E.. Edic. y Estudio Preliminar de Juan Pérez de Tudela Bueso. Tomo 117. 
Edics. Atlas. Madrid, 1959, p. 146. 
(45) Texto cit. en Erwin Walter Palm, ob. cit., Tomo II, p. 27.  
(46) Erwin Walter Palm, ob. cit., Tomo II, p. 27. 
(47) Ibíd., Tomo II, p. 27. 



 62 

(48) A.G.I. Indiferente General 419, lib. I, fol. 157. 
(49) Manuel Serrano y Sanz, Orígenes de la dominación española en América. 
Nueva Biblioteca de Autores Españoles. Doc. XLVIII, p. DLXVII. 
(50) “La flota de Diego Colón. Españoles y genoveses en el comercio trasatlántico 
de 1509”. Revista de Indias. C.S.I.C. Año XXIV, nn. 97-98. Madrid, 1984, p. 477. 
(51) A.G.I. Indiferente General, 1961, lib. I, fol. 60 v. 
(52) Frecuente en A.G.I. Indiferente General 418, hasta en un documento tardío 
como el de la sección Santo Domingo 899, lib. I, fol. 103 v. 
(53) A.G.I. Justicía 2, n° 3.  
(54) A.G.I. Justicia 10, n° l. 
(55) E. Rodríguez Demorizi, El proceso Ovando-Tapia. Editora del Caribe. Santo 
Domingo, R. D., 1978, p. 69. Fr. Cipriano de Utrera, Rodrigo de Bastidas. Santo 
Domingo, 1930, pp. 241-242. 
(56) A.G.I. Justicia 5, n° 4, fol. 40. 
(57) A.G.I. Indiferente General 418. lib. II, fol. 169 v. 
(58) Archivo de Protocolos de Sevilla. Escribanía de Manuel Segura. Oficio IV, Año 
1510, Lib. III, fol. 1.812. 
(59) Archivo de Protocolo de Sevilla, in loc. ant. cit. 
(60) Cfr. Vicente Beltrán de Heredia O.P., Historia de la reforma de la provincia de 
España (1450-1550). Dissertationes Historicae fasciculus XI. Instituto Storico 
Domenicario. Santa Sabina. Roma, 1939, pp. 74-75 y 145. 
 (61) Historiadores del convento de San Esteban, de Salamanca. Tomo III. 
Salamanca, 1915, p. 16. 
(62) Cfr. nota 22 de este trabajo, con base en A.G.I., Contratación 4674, Libro de 
Cuenta General, folios 56 v., 59, 60 r. y v. y 78. 
(63) A.G.I. Contratación 4.674 Lib. Manual, II Vol., fol. 5I, y Libro de Cuenta 
General, fol. 78. 
(64) A.G.I. Contratación 4.674, Libro Manual, vol. II, fol. XXXVI, Libro Mayor vol. II 
fol. 30 v. 
(65) Cfr. E. Rodríguez Demorizi, El proceso de Ovando-Tapia, ob. cit. 
(66) Fray Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, t.II, ob. cit., pp. 382 y 
555; t. III, pp. 99, 100 y 148. 
(67) A.G.I., Indiferente General 1.624, ramo I, fol. 52. Cfr. Manuel Giménez-
Fernández, Bartolomé de las Casas, Vol.I: Delegado de Cisneros para la 
reformación de las Indias. Sevilla, 1953, p. 318, n. 876 y p. 595. 
(68) Fray Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, t. II, ob. cit., p. 381. 
(69) Fr. Antonio Figueras O.P., “Principios de la expansión dominicana en Indias.” 
Revista «Missionalia Hispanica». Año I. Tomo I. Madrid, 1944, pp. 315-318. 
(70) A.G.I. Santo Domingo 10, ramo 1, n° 17 B.  
(71) A.G.I. Patronato 172, ramo 6, doc. 1. 
(72) Ibíd., ramo 6, doc. 1. 
(73) A.G.I. Indiferente General 418, lib. II, fol. 150.  
(74) Ibíd., fol. 150. 
(75) Ibíd., fol. 150 r. y v.  
(76) Ibíd., fol. 154. 
(77) Ibíd., fol. 170. 
(78) Ibíd., fol. 170 v. 



 63 

 
LA ORDEN DE PREDICADORES: SU HISTORIA. 



 64 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tercera parte: 
INTERVENCIONES RECIENTES EN LA IGLESIA Y EL CONVENTO DE SANTO DOMINGO 

Por el Dr. César Iván Feris Iglesias, Arquitecto conservador. 
 



 65 

INTERVENCIÓN PARA LA CONSOLIDACIÓN Y REVALORIZACIÓN DE LA 
IGLESIA Y EL CONVENTO DE LA ORDEN DE FRAILES DE SANTO DOMINGO 
 

El día 21 de junio de 1971 un terremoto conmovió la República Dominicana, 
causando graves daños en la Ciudad de Santo Domingo.  Los grandes 
Monumentos Arquitectónicos del período colonial Hispánico presentaron daños en 
sus edificaciones, amenazando incluso su integridad, como resultó el caso de la 
Iglesia del Convento de Santo Domingo.(1)   Esta edificación realizada en piedra 
para sus elementos estructurales,(2) y en tapia y ladrillo para los muros de cierre,(3) 
fue iniciada durante la segunda década del Siglo XVI en el mas puro Estilo 
Isabelino; ese Gótico tardío de los Reyes Católicos, que supo incorporar 
elementos de la arquitectura de periodos precedentes, y vigentes aún en el Nuevo 
Territorio Español, recuperado pocos años antes para la Cristiandad Europea.(4) 

De planta en forma de cruz latina, con una sola nave, y capillas laterales 
realizadas entre los contrafuertes que soportan las bóvedas que la cubre.  Posee 
Coro Alto(5) sobre los últimos tramos de la nave, usual en las Iglesias 
Conventuales de ese periodo histórico.  Este Coro Alto, esta sostenido por una de 
las bóvedas mas audaces, elevadas en la Isla(6) durante la colonia española,  
bóveda casi plana, que apoya en tres de sus lados, en los muros de cierre de la 
Iglesia. Un arco realizado en dovelas de piedras, muy rebajado, sostiene el cuarto 
lado que abre sobre la nave longitudinal.   Nervaduras más ornamentales que 
estructurales, colaboran al sostenimiento de esta magnifica bóveda del Coro de 
Frailes. 

El crucero transversal, esta cubierto así mismo por bóvedas nervadas de 
gran audacia estructural,(7) para crear un magnifico espacio libre integrado, 
separado únicamente por dos grandes arcos(8) que dividen el transepto o brazo 
corto de la cruz latina, arcos cuyo intradós están aligerados por la construcción de 
doble arquerías, a cada lado, constituidas por tres arcos sucesivos cada uno(9). 

La gran bóveda del presbiterio se une así, al área del transepto sobre la 
nave principal, permitiendo que los cruceros norte y sur, estén cubiertos por 
bóvedas pareadas nervadas, de plantas casi cuadradas, que se elevan a 
diferentes alturas a la bóveda de la nave principal y el presbiterio.(10) 

Las intervenciones arquitectónicas que se producen al interior del templo, y 
que lo complementan para desarrollo de sus funciones, presentan el avance de los 
estilos en la época.  Platerescos los “Retablos” en piedra sobre el crucero norte y 
sur,(11) así como en el interior de dos de las capillas laterales, la de Solano(12) y la 
de La Altagracia.(13)  El Barroco se introduce con el gran mobiliario del retablo 
principal,(14) púlpito,(15) puertas y jambas de coronamiento a las mismas; así como 
otros retablos en madera que complementan los espacios interiores de la Iglesia, 
como el retablo de San Martín de Porres,(16) del Sagrado Corazón de Jesús,(17) de 
Santa Ana y la Virgen(18) y otros que se integran a las capillas laterales. 

Existe en el interior de la Iglesia, en el espacio correspondiente a la tercera 
capilla al lado sur de la nave longitudinal, una impresionante capilla 
correspondiente a la notable Cofradía del Rosario, cofradía marinera de gran 
poder económico durante la Colonia Hispánica.  A fines del Siglo XVII, la Cofradía 
hizo demoler la capilla existente, para hacer construir una nueva, de mayor 
dimensión y de notables detalles estructurales. 



 66 

Esta nueva capilla presenta un portal de acceso desde la nave principal,(19) 
concebido a modo de retablo en piedra, usual en el momento de transición del 
Plateresco al Barroco, en el continente europeo, en España y Portugal, así como 
Alemania.  El interior de la nueva capilla, esta cubierto por una bóveda de 
crucería, en donde los nervios principales están tratados escultóricamente con 
figuras antropomórficas.(20)  Termina la bóveda en el presbiterio con una nueva 
bóveda de sección esférica, esculpida a modo de una gran concha marina,(21) que 
protege uno de los mas bellos retablos del periodo colonial Dominicano, El Retablo 
de calle única de Nuestra Señora del Rosario.(22) 

La bóveda de la Capilla del Rosario, totalmente realizada en piedra, está 
ornamentada con figuras del zodíaco, conteniendo las cuatro grandes 
representaciones de los planetas masculinos, como decíamos, sobre los nervios 
principales de la bóveda. (Mercurio, Marte, Saturno y Júpiter).  Esta capilla, única 
en la arquitectura hispanoamericana, es de gran valor histórico y artístico para el 
Patrimonio de la República Dominicana. 

Aquel terremoto del año setenta y uno, afectó peligrosamente esta notable 
edificación religiosa, la Iglesia viva más antigua en todo el continente Americano.  
Graves grietas en las bóvedas del crucero norte y sur, tan anchos que a través de 
ellas se veía el exterior. 

Grietas en los muros de tapia, en los espacios cercanos a los contrafuertes, 
y graves inclinaciones al exterior de los muros de cierre de la nave transversal, 
tanto al norte como al sur; amenazando su desplome.   Los daños estructurales 
fueron mayores, a consecuencia de vanos y hornacinas practicados en las bases 
de esos muros a lo largo de varios periodos históricos.  Algunas capillas laterales 
presentaron así mismo, daños en las cubiertas de sus bóvedas.(23)   La Sacristía, 
de la iglesia, en donde se inició la obra de construcción del templo, resulto dañada 
con profundas grietas en sus muros. 

 
La Dirección de Patrimonio Cultural, procedió velozmente a apuntalar el 

sistema estructural de la Iglesia, con un entramado en madera, mientras se 
procedía a estudiar el modo de intervenir la arquitectura para restablecer su 
sistema estructural original.  Esta operación sirvió asimismo, para intervenir 
integralmente en toda la Iglesia, para revalorizarla en todos sus espacios y 
detalles arquitectónicos.(24)  Se creó un equipo interdisciplinario alrededor del 
arquitecto conservador del templo, el Dr. César Iván Feris Iglesias, contando con 
el Ing. Alfredo Ricart Nouel como especialista en estructuras históricas, y al Ing. 
Elpidio Ortega como arqueólogo del conjunto arquitectónico, junto a otros 
especialistas dominicanos para la realización de Fotografías, Restauración de 
Obras de Arte Muebles, Ebanistas, etc. 

La solución de consolidación debía preservar todas las obras de arte del 
templo; principalmente las realizadas sobre las estructuras y muros del edificio. 

Para la consolidación de la zona del crucero, se optó por vigas de hormigón 
armado post-tensadas, para unir los muros exteriores a los contrafuertes 
interiores.  Estas vigas quedarían empotradas en los muros sin alterar su 
apariencia arquitectónica. 

Para consolidar las bóvedas,(25) se utilizaron gatos hidráulicos para 
recolocar las dovelas y piedras de cierre, en sus posiciones originales, fijándolas 



 67 

con resina epóxicas, terminando la superficie aparente de las juntas, con 
materiales tradicionales (mezcla de arcilla, cal y arena). 

La impermeabilización de las cubiertas, se realizó con resinas incoloras 
aplicadas a las juntas de las tabletas de arcilla, que cubren las bóvedas. 

Uno de los trabajos mas importantes de consolidación, se realizó en el arco 
que sostiene la bóveda del coro alto, que había sufrido peligro de desplome, 
durante un terremoto ocurrido en el Siglo XVIII y que exigió la colocación de un 
nuevo arco de soporte realizado en ladrillo, y que por su grosor desvirtuaba el 
espacio interior y los detalles ornamentales de las estructuras de soporte de la 
bóveda.  Para liberar este arco añadido en el Siglo XVIII, se dispuso a construir 
una nueva viga de hormigón armado post-tensada, sobre el arco original de 
piedra; y desde allí, colgar cada dovela del arco, con piezas metálicas, a las 
nuevas vigas de hormigón armado, que ahora sostiene el arco original desde 
arriba, permitiendo demoler y eliminar el arco de ladrillo, que alteraba el espacio 
original. 

Limpieza de materiales, resane de pañetes o enlucidos, resane general del 
pavimento de mármol, nuevo sistema de electrificación e iluminación, nuevo 
equipo de sonido y la pintura de exteriores e interiores terminó esta primera etapa 
de intervención.  De inmediato se procedió a restaurar las Obras de Arte 
existentes, completar el repertorio con nuevas adquisiones realizadas en España, 
y a producir nuevas obras en metal y madera, que mejoraran las funciones en el 
templo. 

Se construyó una nueva escalera en caracol realizada en hierro y madera 
para acceder al coro alto desde el espacio del baptisterio.  Se diseño una nueva 
pila bautismal, que realizo el Escultor Antonio Prats-Ventos.   

 
Se completaron las hornacinas con nuevas pinturas de temas religiosos-

dominicos,(26,27) además de otras para la ornamentación de capillas y la nave 
principal, Virgen del Rosario,(28) San José y el Niño, de la escuela de 
Murillo,(29)Santa Rosa de Lima,(30) o la escultura en alabastro de San Francisco de 
Asís.(31)  Así como candelabros y otros objetos para el culto.  Restos de antiguas 
pinturas murales o de piezas esculpidas en piedra, que se descubrieron durante 
las obras, se consolidaron y quedaron expuestas a la apreciación del público. 

Durante el otoño del 1973 quedo reinaugurado el templo de Santo 
Domingo, con la presencia del Excelentísimo Señor Presidente de la Republica, 
Dr. Joaquín Balaguer, quien recibió la visita de sus Majestades los Reyes de 
España Don Juan y Doña Sofía, quienes visitaban la ciudad con este motivo. 
 

Tres años después, la Comisión de Monumentos, dirigida por el Ing. José 
Ramón Báez Lopez-Penha, y su arquitecto conservador, intervinieron la zona del 
claustro y del convento, consolidándolo y revalorizándolo, usando hormigón 
armado como elemento para reproducir las partes perdidas.   Más recientemente, 
en el 1999, se sustituyen los antiguos y dañados pisos de mármol gris, por un 
nuevo pavimento en mármol, formando un diseño de cuadros alternados en blanco 
y negro, que son los colores de la Orden de Santo Domingo. 



 68 

Hoy, en el año dos mil cuatro, proyectamos una nueva intervención para 
revalorizar todas las imágenes esculpidas, pinturas, muebles y retablos del arte 
colonial más valioso, en la Iglesia Viva más antigua del Continente Americano. 
 


